### LETTRES

SUR LA

### RELIGION

ESSENTIELLE

A

### L'HOMME,

Distinguée de ce qui n'en est que l'Accessoire.

> Nouvelle Edition Corrigée, SECONDE PARTIE.



A LONDRES.

MDCCXXXIX.

LETTHES

. Stake

IMMMOHIL



18.45 403.0022

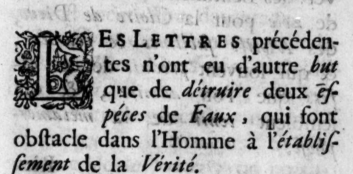
ALONDRET

MEGCKKE



# AVIES

## LETTRES SUIVANTES.



L'une est le Faux d'une infinité d'Opinions qui désignrent la Religion. L'autre est l'Effet d'un \* 2 Goût

### AVIS SUR LES

Goût dépravé, trompé par le brillant de ce qu'on nomme Biens de la Fortune, d'où naissent une infinité de faux jugemens, tant fur soi même que sur autrui (a).

Dans les LETTRES suivantes, on attaque une autre espéce de Faux, ou pour mieux dire, une autre branche; car le principe en est essentiellement le même. C'est celui qui s'introduit sous l'apparence du Bien, qui prend une forme de Spiritualité, qui revet des Sentimens de dévotion, de zéle pour la Gloire de Dieu des Motifs sublimes & relevés; & qui souvent produit de ces ef-fets que s'on admire, & qui semblent tenir de la métamorsphaele dans l'Homme à l'sodq Miss of all ob wRien

L'une cit le Faux d'une

(a) C'est à quoi sont rélatives les Leures IX, X, XI, & XII,

### LETTRES SUIVANTES.

Rien n'est si délicat que d'entreprendre d'attaquer le Faux de cette espèce : c'est comme sillon s'en prenoit au Bien même comme si l'on vouloit anéantir tous les Sentimens ; les Motifs & les bons Mouvemens qui se portent vers Dieu & vers la Religion. dus prem er ordre.

Il n'est pas moins vrais cependant, que cette espèce de Frank luiselt opposées so sejendiso à la Religion Essentielle à l'Homme) tout autant qu'aucon autre son fi ce n'est peut - être davantage.

Le Goût des Hommes pour le Faux brillant, le Faste, la ridi-cule Vanité; ce Goût, dis je. quoique trop général, ne trouve guéres de Défenseurs. Si l'on s'efforce de le pallier, on ne s'avise pas du moins de l'illustrer, de le faire passer pour Vertu.

Ici le cas est différent, quoique

### AVISSUR LES

qu'il n'en est point de plus âpres à la poursuite de leurs intérêts, point de plus inflexibles, de plus entêtés, & quelquesois de plus vindicatifs à l'égard de ceux qui ont le malheur de les offenser (a).

Ce sont pourtant des gens tout occupés de pieux exercices, de saintes méditations, de ferventes priéres: Comment accorder cela? C'est précisément ce que l'on vient de dire. Ils sont trop occupés à ces dissérens égards, pour faire une sérieuse attention aux ressorts secrets qui les sont agir. Ces Mouvemens de serveur sont trop de bruit, ils occupent trop de pla-

<sup>(</sup>a) Rien ne seroit plus injuste, ni même plus faux, que de ranger dans la même classe tous ceux que l'on qualifie de Dévois. Il doit y avoir chez eux, comme par tout ailleurs, des Carastères de toute espèce.

### LETTRES SUIVANTES.

place, pour donner lieu à un difcernement aussi délicat. Et peutêtre ne seroit-ce pas se méprendre, que d'avancer ici une espèce de paradoxe; C'est que des gens de cet ordre, tout concentrés qu'ils puissent être, sont à une grande distance d'eux-mêmes.

C'est à parer, s'il est possible, à de tels inconvéniens, que sont destinées les LETTRES suivantes. La réussite, si elle avoit lieu dans quelque degré, seroit avantageuse à dissérens égards & à dissérens ordres de personnes.

Il y a même lieu de présumer, que la Société Civile y gagneroit. Car on n'ignore pas que le Zéle, poussé à certain point, n'y cause pas peu de ravage (a).

Une

<sup>(</sup>a) Sans parler de la Persécution proprement dite, quel Esprit de roideur, de décission, & même de dédain, ne voit-on pas chez des gens qui passent pour très-religieux?

### AVIS SUR LES

Une autre réflexion à faire, c'est qu'en faisant tomber tout ce qui n'est qu'emprunté ou imaginaire, les Hommes en deviendroient plus réels (a), plus vrais les uns envers les autres.

Cette réflexion me conduit à une autre.

Nous vivons dans un Siécle où l'on se pique d'un certain Gout. Ce Gout est de ne mettre de prix qu'à ce qui tient du naturel, de l'aisé, & qui se produit sans effort.

Par une suite de ce même

(a) Ce ne sont pas seulement ceux que l'on nomme Dévots qu'on a ici en vue. Il n'est guéres de gens qui, dans le peu de tems & de soins qu'ils donnent à la Religion, n'y fassent entrer de ces Mouvemens contraints, opposés au naturel, de ces Sentimens excités, de ces Motifs de commande, dont on parlera dans la suite. Et ce qui les engage à cela, c'est un trouble secret, une sorte d'inquiétude sur leur état, qu'ils cherchent à appaiser de leur mieux.

### LETTRES SUIVANTES.

Goût, on fait profession d'abhorrer le contresait, le guindé, l'emprunté même. En matière de
Sentimens, on ne le peut sousfrir (a): c'en est assez si l'on
vous pénétre là-dessus, pour vous
rendre très-méprisable, quelque
mérite que vous puissiez avoir
d'ailleurs.

Disons la vérité. Ce n'est souvent que chez autrui que l'on abhorre le faux & l'emprunté. Mais il n'importe. Ce Goût n'en est pas moins une espèce d'homimage rendu à ce qu'il y a de plus excellent, de plus estimable au monde.

Et ce Goût, que chacun approuve dans la Société, ne nous indique-

<sup>(</sup>a) Un Gost aussi sense seroit-il interdit dans ce qui concerne la Religion? & faudra-t-il qu'elle soit l'azile du faux, de la composition, que le monde rejette, & qu'il te vante de bannir?

### AVIS SUR LES

dique-t-il pas d'une manière bien frappante, ce que les Hommes devroient être par rapport à la Religion? que c'est ici sur-tout où l'emprunté, le guindé & le contresait, ne peuvent être de mise?

Je ne parle point de grimaces; ce n'est point des Hypocrites qu'il est question. Non, il ne s'agit point ici de ces gens qui cherchent à tromper, à en imposer aux autres. Il est question de gens qui se trompent eux-mêmes, mais sans intention directement mauvai-se, ou qui du moins ne s'apper-çoivent pas des soins qu'ils se donnent pour s'embellir à leurs propres yeux.

Ce ne seroit pas rendre un mauvais office à de telles gens (a), dont la plupart sont bien inten-

<sup>(</sup>a) Ce seroit même rendre un grand service à des Consciences sendres & scrupuleusement

#### LETTRES SUIVANTES.

n

la

ut

le

de

5;

'il

it

r-

er

ns

is

ii-

rfe o-

in ns en

er-

le-

intentionnés dans quelque degré, que de les inviter à entrer dans ce Goût si raisonnable; & qui, s'il l'est par rapport aux autres Hommes, l'est encore davantage envers Dieu & envers Soi-même (a).

ment délicates, que de les exemter de fardeaux qu'elles se crosent obligées de porter. Je par-le de tant d'Astes de Versus forcées, de tant de bons Mouvemens excisés. Efforts tous opposés au naturel, & qui par cet endroit répugnent à un fond simple & droit.

(a) La chose est assez évidente. Que gagner avec Dieu, en composant avec lui? Et que gagner avec soi-même, en substituant de l'emprunté à la réasisé dont on manque? Tous ce qui n'est que fausse monnoie, ne seta-t-il pas tôt ou tard reconnu pour ce qu'il est?



為面質用的有用的企業的實施。 . We do the same to the same and the first the second below the results from Society (1917) 957 11 4 The Said Said Said St. Co. 2004年1月1日 李明 李明 经营业的 allower and the first and a street of the contract of the A CONTRACTOR OF THE STATE OF TH the second of the second of the second of the second to the contract of the state of The second secon 2001

### LETTRES

SUR LA

### RELIGION

ESSENTIELLE

A L'HOMME,

Distinguée de ce qui n'en est que l'Accessoire.

+88+ - +88+ - +88+ - <del>+8</del>8+

LETTRE XXI.

MONSIEUR,

Ous l'avez dit, la comparaison que les Hommes font en toute rencontre du Souverain Etre à ces Hommes II. Part. A que

que l'on nomme des Souverains, fait qu'ils prennent le change à une infinité d'égards.

honore la Divi-

Fausses Les Chrétiens sont accoutumes Idées sur des l'enfance à envisager la Religion comme quelque chose qui honore Dieu. Ils se figurent dès cet âge - lì, que lorsqu'ils le prient, qu'ils le louent, il doit leur être bien obligé; que faire des aumônes, & tout ce qu'on nomme bonnes œuvres, c'est acheter le Paradis. Si dans la suite on ne pense pas aussi grossiérement, le fond de cette opinion subsiste, mais peut - être si secrettement, qu'on ne s'en apperçoit pas soimême.

> Il en transpire quelque chose dans le langage ordinaire; on parle de glorifier Dieu, de lui rendre les hommages qui lui sont dus. comme d'une chose qui lui est très-avantageuse; on donne à entendre qu'il doit se trouver bien offense, SUD

### ESSENTIELLE. Lettre XXI. 3

offensé, pour ne pas dire outragé, de ceux qui resusent de les lui rendre.

La distinction usitée de ce que l'on doit à Dieu, & de ce que l'on se doit à soi-même, donne lieu à beaucoup de gens d'en saire un Article bien séparé. Ils lui sont pour ainsi dire sa portion, ils destinent un certain tems à lui rendre ce qu'ils appellent des hommages, ensin ils rendent à Dieu ce ce qu'ils lui doivent, il doit être satisfait.

Il est vrai qu'il seroit difficile de saire comprendre à bien des gens, que cette partie de la Religion qui semble se rapporter uniquement à Dien, n'aboutit, comme tout le reste, qu'à l'avantage de l'Homme. Ils n'auront pas de peine à concevoir, que les Devoirs envers le Prochain, & les Devoirs envers soi-même, sont rélatifs à ses véritables intérêts.

A 2 Mais

Mais pour tout ce qu'on nomme Devoirs envers Dien, ils le ran-

gent dans une autre classe.

Il ne seroit cependant pas bien mal-aise de leur démontrer, que ces mêmes Devoirs, comme tous les autres, n'aboutissent encore qu'à l'avantage de l'Homme.

Ceux qui pensent à cet égard un peu plus sainement que d'autres, en demeureront d'accord, mais peut-être fans en sentir assez toute l'étendue. C'est ce qui fait que leurs discours ne sont consé-

quens qu'à-demi.

Ils favent se dire à eux-mêmes, qu'une certaine portion de tems consacrée à Dieu, n'est pas ce qui doit le satisfaire; qu'il ne se paye pas de formalités ni de cérémonies, moins encore de grimaces; qu'il veut l'hommage du cœur, & non celui des levres.

On ne peut en disconvenir; & si le grand nombre pensoit demême,

même, il y auroit bien du Faux de banni.

Je ne sai cependant, si ceux-ci ne se figurent point tacitement de rendre quelque service à Dieu, d'avancer sa Gloire, sur-tout lorsqu'ils travaillent à la conversion du Prochain.

Cela paroît par le langage qu'ils tiennent. Il ont en vue, disentils, la Gloire de Dieu; ils veulent lui gagner des cœurs; ils voudroient que le nombre de ses sidéles Sujets augmentât à l'infini, que toutes les bouches entonnassent

fes louanges.

Rien n'est plus beau sans-doute que ce dessein; & s'il y a du défaut, c'est peut-être qu'il y a trop de beau, non dans le dessein, mais dans les motifs dont on se pare. Car ce n'est pas proprement pour le bien de l'Homme que des gens de cet ordre travaillent. Tout ce qui se borne à A 3 l'Homme

l'Homme est trop petit, ils ont en vue la Divinité même, sa Gloire, ses Intérêts, l'Agrandissement de son Empire (a); c'est à ce but qu'ils sont prêts à sacrifier, même jusqu'à leur Salut éternel.

C'est ici que l'Amour desintéressé a lieu; mais il pourroit nous mener trop loin, & nous faire pour ainsi dire perdre terre. Revenons à un sujet qui soit plus à nôtre portée.

Il me paroit donc qu'il seroit

<sup>(</sup>a) Souhaiter que le nombre de Gens de bien augmente, & y concourir lors - qu'on en est capable, n'a rien que de très-raisonnable. On rendroit service tout-à-la-fois à foi-même, & aux autres Hommes: car il est indubitable que la Société! changeroit de face, si les Gens de bien faisoient le grand nombre, & par-la tous y gagneroient. Ce n'est donc pas un semblable dessein que l'on releve; c'est le motif sublime, & peut-être imaginaire, de travailler pour Dien, d'avoir ses intérêts en vue. On ne seroit pas content d'avoir simplement rendu service aux Hommes, on veur avoir la satisfaction de se dire que l'on a rendu service à Dien même.

à souhaiter, que des gens aussi bien intentionnés ne cherchassent pas à se revêtir de motifs aussi relevés, de motifs qui peut-être ne sauroient avoir de réalité dans l'Homme, parce qu'ils sont sans fondement, & que par la même raison ils ne sauroient se soutenir, ni influer sur la conduite.

Je dis plus. Il est à craindre que des motifs trop imaginaires, quelque beaux qu'on les suppose, ne tirent l'Homme de sa place, qu'ils n'occasionnent du Faux

dans ses idées.

En effet, lorsque je me dis à moi-même que je contribue à a-vancer la Gloire de Dieu, je me figure tacitement que je ne lui suis pas inutile, que je lui rends des services importans.

La conséquence est toute naturelle. Il est vrai que l'on se garde bien d'articuler la chose aussi grossiérement, mais dans le sond l'impression subsiste. L'au-

L'autre inconvénient que j'y trouve, c'est que de tels motifs ne se soutiennent pas; on l'éprouve dans l'occasion.

Quand il est question de faire quelque sacrifice à la Vérité ou à l'Equité, & que pour m'engager à le faire, je me dis à moi-même, que je le dois pour la Gloire de Dien, que son Intérêt l'exige, certain sentiment de la Vérité me dit que Dieu n'a que faire de cette Gloire que je veux lui procurer, que ses Intérêts ne sont pas entre mes mains; & si je n'ai pas d'autre motif, je crains fort que cet Intérêt prétendu de la Gloire de Dieu ne s'évanouisse bien-tôt.

Tant il est vrai que des motifs amenés de loin, des motifs suggérés, & trop au-dessus de la Natuture Humaine, sont sans efficace.

Disons quelque chose de plus. Des motifs qui ne sont fondés ni dans

#### ESSENTIELLE. Lettre XXII. 9

dans la Nature de Dieu (a), ni dans celle de l'Homme (b), peuvent-ils avoir de la réalité? Sur quoi les fondera-t-on?

### \*\*\*\*

#### LETTRE XXII.

MONSIEUR,

D'Isons-le franchement. La Des Momanière dont on arrange sifs. les motifs que l'on présente aux Hommes

(a) Il est de la nature de l'Esre Infini d'être grasuisemens Bienfaisant, de ne rien exiger pour soi. Cela supposé, sur quoi sondera-t-on la Gloire que Dieu prétend tirer du

service qu'il exige de l'Homme?

(b) Il est de la nature d'un Esre indigent, de souhaiser nécessairement son propre avantage, d'y aspirer directement. Cela supposé, où prendre dans cet Esre indigent, le désir de procurer de la Gloire à l'Esre infiniment Glorieux, de rendre des services à l'Esre qui n'a besoin de rien, & de ne penser qu'en dernier ressort à lui-même qui a besoin de tout.

Hommes pour les engager à faire le Bien, marque que l'on en con-

noit peu la nature.

On pense que le grand nombre de ces motifs sera d'un grand poids, que l'un donnera de la force à l'autre. On ne manque pas de déterminer lequel de ces motifs doit être le premier en rang. Si celui de notre intérêt peut y en-trer pour quelque chose, il ne doit être que subordonné aux autres.

Celui de la Gloire de Dieu doit être le premier; ensuite, celui de la Reconnoissance; après cela, celui de notre Intérêt : car on convient que les autres seuls seroient infuffisans.

J'examine comment je pourrai faire pour ranger tous ces motifs dans ma tête. Rien de plus aisé fans contredit, & il ne faut pas beaucoup de mémoire pour les retenir.

### ESSENTIELLE. Lettre XXII. II

Mais les Motifs sont-ils du refsort de la Mémoire? C'est de quoi je doute; la plus petite atrention sur soi - même en desabuferoit.

Les Motifs sont, je pense, du Nature ressort de la Volonté. Ce qu'on des Moappelle Motif n'est, à le bien sifs. prendre, que ce qui nous meut, & qui nous fait tendre à un but.

De là on peut commencer à inférer, que l'Homme ne peut être mû par des motifs indépendans l'un de l'autre, & de nature différente. Que tous les Motifs particuliers sont rélatifs à un seul, qui est comme le pivot sur quoi tout roule.

C'est se moquer que de dire à un Homme, Faites cela par tel & tel motif. Tout ce que vous avancerez par-là, c'est d'occuper fon imagination ou sa mémoire de ce motif prétendu, tandis que le vrai, le réel motif qui le dé-

termi-

termine, subsiste dans le fond (a), & se couvre de cet autre.

Que réfultera-t-il de-là? Qu'un tel Homme se saura très-bon gré d'être mû par de si beaux motifs, & qu'il se méconnoîtra toujours

davantage.

Ce qu'il y a de défectueux dans les Moralités Sublimes, comme dans la plupart des Maximes de Dévotion, c'est qu'elles bâtissent pour l'ordinaire tout-à-fait en Pair. On y suppose ce qui n'est l'Imaginaire, à des Efforts tout-àfait

<sup>(</sup>a) Un exemple developera ceci. Un Magiftrat ne seroit sensible qu'à ses intérêts, vous lui faites des propositions qui lui conviennent, & qui paroissent en même tems avantageuses pour le Bien public. Vous lui dites que l'Amour du Bien public l'engage à s'y preter. Cet Homme saist avidement cette occasion de servir sa Patrie; il se dit à lui-même, Je ne dois avoir d'autre vue que celle du Bien! commun; il se commande d'agir par ce moif, & d'avoir des sentimens nobles & affortiffans au Poste qu'il occupe,

fait étrangers à l'Homme.

On dit, Faites cette action par le principe de l'Amour de Dieu. Mais si je n'ai pas cet Amour? Il faut l'avoir. Où s'achette-t-il? Est-ce une acquisition que je puisse faire du jour au lendemain? Mais l'action presse, & ne soussire pas de délai. Voici ce que je ferai. Je me dirai à moi-même, que je dois la faire par le motif de l'Amour de Dieu, & que je serois bien misérable, si j'avois quelque autre chose en vue (a). C'en est assez, je dois être content de moi.

Je suis brouillé depuis long-tems avec quelqu'un, j'ai de l'aigreur, de l'aversion pour cet Homme-là, certains intérêts m'engagent à faire une réconciliation apparente. On me dit, faites-la au-moins par le principe de la Charité, il faut ai-

mer

<sup>(4)</sup> Langage affez ufité chez bien des gens,

mer cet Homme comme vous-même.

Je m'apperçois que ce qui m'a déterminé à la réconciliation, n'est en rien semblable à cet Amour. N'importe : je vai me dire à moimême que je dois aimer mon Prochain, fût-ce mon plus grand Ennemi, que l'Evangile me le commande.

De-là me voilà tout animé de cette Charité fraternelle ; j'admire le progrès que le Christianisme fait chez moi (a).

<sup>(</sup>a) Les Moralités qu'on débite sur les Mosifs, ne devroient pas être proposées à titre de Précepies. Elles leroient très-utiles, si l'on le bornoit à donner lieu à chacun de se tâter sur ces motifs, de sentir quel est le grand mobile qui fait agir: De semblables attentione , loin de conduire l'Homme au Fanx & a l'Illusion, seroient propres à l'en garantir. Mais de dire à un Homme déjà tout déterminé à telle ou à telle action, il faut la faire par sel ou sel mosif, ce langage n'aboutit qu'à lui donner lieu de les coudre à celui qui seut l'a déterminé. Ils sont de trop, & ne servent qu'à lui donner un faux lustre.

### ESSENTIELLE. Lettre XXII. 15

A combien d'autres égards ne suppose-t-on pas chez soi, ce qui n'y est pas, de la réalité dans ce

qui n'est qu'imaginaire?

Ce qu'on appelle Dévotion, en est extrêmement susceptible. Tous Dévotion. ces mouvemens successifs qui paroissent chacun à leur tour, doivent beaucoup (a) à l'imagination. On sent tout ce que l'on veut sentir, de la Tristese, de la Joie, de l'Amour, de la Reconnoissance. On se sent dégagé de tout. On n'a que la Gloire de Dieu pour fin, que sa Volonté pour règle.

Que de métamorphoses dans ce qu'on nomme Dévotion! l'en omets beaucoup de fortes, qu'il seroit aisé d'articuler. Un Homme injuste revêt dans ces heureux momens des sentimens d'Equité; Un Homme dur, des sentimens d'Humanité; Un Homme vain & faf-

<sup>(</sup>a) Pour ne pas dire tout.

tueux, des sentimens d'Humilité & de Mépris du Monde (a).

mens Imaginai-

Senti- Mais quoi! des Sentimens revêtus! ce langage tient du contradictoire. Les Hommes font-ils les maîtres de se donner les sentimens qu'ils veulent? Non, mais ils peuvent les imaginer; & ces senmens imaginés, pour ne pas dire imaginaires, je les appelle revêtus, parce qu'on en revêt l'apparence, & qu'on la prend pour réalité

> Et la preuve qu'ils ne sont qu'em-

(a) Bien des gens ne douteroient pas que de semblables métamorphoses ne pussent avoit lieu. Est-il donc inutile de réfléchir sur ces Devoirs? Ce n'est point ce que j'ai voulu dire. Je voudrois seulement donner à chaque chose son nom. Je nommerois reflexions, & non fentiment, tout ce qui n'eft que passager. Si ces reflexions m'engagoient entuite à agit bien consequemment, je les nommerois bonnes reflexions. Si elles étoient sans effet, je les nommerois vaines, illusoires Mais pout des sentimens, je ne m'en flatterois qu'après qu'une longue & constante expérience m'auroit appris qu'ils sont reels.

qu'empruntés, c'est qu'on en est bientôt dépouillé. Du moment que l'imagination lassée par le grand essort qu'elle a fait, se rallentit & se repose; on sent alors évanouir ces beaux sentimens; les opposés en prennent la place (a).

On fait alors des lamentations sur ce que l'on a perdu les bonnes dispositions que l'on avoit acquises. Reste à les acquérir de nouveau par des efforts de même espèce, & à s'en voir dépouillé de même par un effet inévitable:

C'est dans de semblables efforts que bien des gens sont consister leur Christianisme. Avec cela ils ne laissent pas de se plaindre de leur tiédeur; ils n'ont ni la fer-

veur

<sup>(</sup>a) Cela s'expérimente dans les tems de grande Dévotion. On éprouve des le lendemain, qu'on n'est plus le même Homme qu'on croyoit être le jour précédent. Les Passions amorties se réveillent de plus belle, & plus on a fait de dépense en bons mouvemens, plus on s'en trouve vuide.

veur ni le zèle qu'ils devroient avoir; ils ont des distractions; & un malheur pour eux sur-tout, c'est qu'ils manquent de mémoire, ils ne peuvent retenir les belles choses qu'ils lisent ou qu'ils entendent (a).

Voilà des gens bien irréprochables, & qui de plus ont beaucoup d'humilité. On ne peut le leur difputer, puisqu'elle paroît dans le

langage qu'ils tiennent.

Un doute cependant s'offre à mon esprit. C'est qu'il se pourroit que la grande occupation qu'une semblable Dévotion exige, leur tint

<sup>(</sup>a) Cette espèce de Dévotion est susceptible de bien du Faux. On y méconnoit le prix des choses. On se tourmente de ce qui ne dépend point de foi, & souvent on néglige ce qui méritoit le plus d'attention Distinguons cependant ici. Il se peut que des gens bien intentionnés, & dans le fond trèsestimables, se trouvent à quelques égards dans le même cas. Mais il y a lieu de préfumer, que leur propre expérience les des-abusera, tôt ou tard, d'une rouse aussi infruetueufe qu'embarraffée.

### ESSENTIBLLE. Lettre XXII. 19

qu'attentifs à ces sentimens empruntés, auxquels ils mettent un grand prix; l'étude d'eux-mêmes sût de toutes la plus négligée.

Dans quelle classe ranger en ce cas cette Dévotion & cette Humi-

lité?

Ce qu'il y a de fort singulier, c'est que ceux-ci, tout dévois & tout humbles qu'il puissent être, doivent bien se garder de le croire jamais: ils cesseroient de l'être, au moment qu'ils viendroient à s'en appercevoir (a).

Si un effort imaginaire & contradictoire peut être qualifié de vertu, j'avoue mon ignorance. Je m'étois figuré jusqu'à-présent, que

(a) Rien ne prouve mieux que ce contrasse, combien il y a de saux dans l'idée qu'on attache communément à la Dévotion & à l'Humilité. Un Homme qui auroit six pieds de haut, peut-il croire qu'il n'en à que quatre se cessera-t-il d'être ce qu'il est, du moment qu'il s'en apperçoit?

toute Vertu réelle devoit avoir le Vrai pour fondement (a).

### seste de de ses ses se se se se se se LETTRE XXIII.

#### te Develope & certal langue MONSIEUR,

même Sujet

a de joit impuli 7 Ous craignez qu'en frondant contre le faux de la Dévetion, je ne donne insensiblement atteinte à ce qu'elle a de réalité. Vous ajoutez que l'Homme étant susceptible de sentimens, le plus noble usage qu'il en puisse faire, c'est de les tourner du côté de Dieu & de la Religion.

L'Homme est susceptible de sentimens, je le sai. Je n'ai point prétendu lui ôter ceux qu'il a, mais to the transfer and decreased the mais

<sup>(</sup>e) Tout ce qui est reet subsiste, que le Sujet y fasse attention ou non: mais ce qui distingue le reel du faux, c'est que le faux cause de l'enflure, au lieu que la versu reelle en est à l'abri, La suite le sera voir,

#### ESSENTIBLLE. Lettre XXIII. 21

mais le desabuser de ceux qu'il seint d'avoir, ou qu'il emprunte de l'imagination. Je ne lui ôte nul bien réel, je cherche seulement à le tirer de l'illusion.

Je suis dans la pensée que les Sentimens, comme les Motifs, ne se commandent pas; & que tout Effort actif par lequel on se commande (a) à soi-même d'a-B 2 voir

(a) Ce qui devroit faire ouvrir les yeux fur cette espèce de sensimens, c'est la nécessité où l'on est de les exciser chez soi. Les sensimens, lorsqu'ils sont réels, se produssent d'eux-mêmes, sans qu'il soit besoin de les appeller ou de les exciser, comme on parle. Tout ce qui est de sensimens, précède la réslexion.

Dire à une personne qu'on s'excite à l'aimer par toutes les réflexions imaginables, seroit se rendre bien suspect d'indifférence. Lui dire encore que l'on s'excite à la joie que l'on a de la revoir, ou bien à la triftesse que son absence doit produire, un semblable début, comme on le voit, seroit peu propre à persuader.

Ce qu'il y a de vrai, c'est qu'encore que les Hommes prennent souvent le change en matière de sensimens, il n'est point de sujet où ils le prennent plus volontiers que dans ce qui concerne la Religion.

voir tel sentiment ou tel motif. n'est autre chose que de l'imaginaire, pour ne pas dire du faux.

Je serois fort porté à croire, que tout ce qui ne naît pas dans l'Homme comme naturellement (a), ne sauroit avoir de réalité, qu'il n'appartient pas à la Religion, qu'il n'en est tout au plus que l'ambre ou le fantôme.

Principe

On l'a remarqué plus d'une rappellé. fois. La Religion essentielle à l'Homme doit être conforme à sa

na-

(4) Si l'on objecte à ceci, que le Bien ne naît pas naturellement dans l'Homme corrompi, je répons qu'il n'est pas question ici d'en déterminer le principe, mais de défigner la manière dont le Bien se produit ou se manifeste. A cet égard on m'accordera sans difficulté, qu'il doit devenir comme naturel à l'Homme, & semblable aux sentimens que la nature inspire pour un Pere à un Enfant bien né: sentimens qui naissent d'eux-mêmes du fond du caur, fans qu'il soit besoin de les exciter.

C'est aussi une Maxime adoptée par les Théologiens, que les Vertus doivent être na-

turalifées dans l'Homme.

### ESSENTIELLE. Lettre XXIII. 23

nature, elle doit mettre en œuvre ses différentes facultés rélativement à leur destination.

Or est-il tout-à-fait contraire à sa nature, d'aimer & de croire de commande, de se procurer des sentimens fabriqués par l'imagination.

L'Imagination est faite pour Usage peindre (a); les Sentimens ne sont de l'Imapoint de son ressort. Elle ne peut que les représenter ou les contrefaire.

L'Homme ne croit que ce qu'il Principe trou-

(a) Cela est d'expérience; l'Imagination nous peins ou nous retrace tout ce que nous lui commandons de nous représenter. Avons nous eu dans le passé, ou des joies sensibles ou de vives afflictions? elle nous peint successivement les unes & les autres, presqu'aussi vivement que si la réalité avoit lieu, & quelquesois jusqu'à nous faire verser des larmes. C'est encore ce qui se voit tous les jours sur le Théatre. L'Imagination du Déclamateur fait son effet, tant sur lui-même que sur les Assistans. Tous sont émûs, tous entrent plus ou moins dans la passion, selon que leur imagination est plus ou moins frapée.

peut aimer que ce qu'il trouve aimable, ou ce qui lui plaît; il ne bait que ce qu'il trouve haissable (a). Sa joie & sa tristesse ne sont que rélatives à l'un ou à l'autre. Lui commander de se réjouir ou de s'attrister, c'est battre l'air. Le Desir & la Crainte sont de même espèce.

Les Sentimens font de nature passive.

Il y auroit une remarque à faire ici, qui ne seroit pas inutile. C'est que tout ce qu'on nomme Sentiment est de nature passive, qu'il reçoit nécessairement l'impression

(a) Cela est si vrai, que si-tôt que quelque chose nous frape par son évidence, nous la crovons, avant de nous dire à nous mêmes, il faut la croire. Du moment qu'un Objet nous paroît aimable, nous commençons à ressentit du panchant ou de l'inclination pour cet Objet, avant de nous dire à nous-mêmes, il faut l'aimer. Si-tôt que quelque Objet nous déplait, ou qu'il fait sur nous une impression pénible, nous commençons à ressentir de l'éloignement, une certaine aversion, avant de nous dire à nous-mêmes, il faut le hair.

# ESSENTIELLE. Lettre XXIII. 25

son des Objets; l'Homme n'en est point actuellement le maître, ce n'est que par des voies indirectes qu'il peut contribuer à rendre cette impression plus ou moins forte.

C'est dans cette vue qu'il est Usage doué de Facultés Libres. Sans des Facultés Licelle-ci, les autres ne feroient bres. que le rendre très-misérable (a), il seroit le jouët de mille impressions inévitables.

Il me paroît donc, que s'il y a dans l'Homme des Facultés de nature différente, les unes Passives, les autres Libres, ce ne sera pas aux premières qu'il faudra donner des

(a) Un exemple dévelopera ceci. Qu'un Homme soit exposé au seu ou à la glace, il en reçoit nécessairement l'impression. Lui commander de s'en désendre, seroit se moquer. Ce n'est qu'en se détournant des Objets, qu'il peut éviter cette impression; & c'est par l'usage des Facultés Libres, celle de discerner & celle de choisir, qu'il est le maître de faire servir cette même sensibilité à sa conservation,

des préceptes (a). Ils ne pourront être adreiles qu'à des Facultés Libres, à ce qui peut dire dans l'Homme, je le veux, j'y consens.

Ou, pour rendre la chose moins abstraite, je dirai que si l'Homme pouvoit envisager les Objets dans leur véritable jour, si tout l'entre-deux qui les déguise étoit levé, il y mettroit nécessairement le prix, il aimeroit nécessairement le Bien, & hairoit nécessairement le Mal; tous ses mouvemens se porteroient d'eux-mêmes à la poursuite de l'un & à la fuite de l'autre.

C'est, dira-t-on, le point difficile que d'en venir là. J'en conviens,

<sup>(</sup>a) Pour que des Faculités passives pussent recevoir des préceptes, il faudroit qu'elles dépendissent directement de la Volonité. Or elles n'en dependent pas directement, comme on l'a deja remarqué. Sans quoi tout Homme pourtoit se dire à soi-même, Je veux croire, je crois; je veux aimer, j'aime; je venx être joyenx, je le suis.

# Essentielle. Lettre XXIV. 27

viens, il ne faudroit pourtant pas autant de choses que l'on s'imagine, une seule bien entendue & bien saisse suffiroit pour conduire à tout.

Cette seule chose est la Bonne-Foi, la seule dont l'Homme soit le maître, parce qu'elle dépend de la volonté, & que ce n'est que fur la volonté qu'il a un pouvoir direct.



#### LETTRE XXIV.

MONSIEUR,

C'Il est vrai, dites-vous, que la La Bon-Bonne-Foi soit la seule chose principe qui puisse être exigée de l'Hom- de tout me, que deviendront tous les Bien Mo-Préceptes Evangéliques, & à quoi bon tous ces Volumes de Morale,

ces Traités de Dévotion (a), tout ce Dénombrement de Vertus, de Devoirs, de Motifs &c.?

Un moment s'il vous plait, ne vous épouvantez pas si fort. Je vous demande une chose: Lorsque vous plantez un Arbre Fruitier, ne vous promettez-vous pas qu'il vous donnera dans quelques années & de l'ombre & du fruit? Vous ne plantez cependant qu'une simple tige, je ne vois pas la moindre apparence de cette belle tête fur quoi vous comptez.

Vous répondez que vous n'en êtes pas en peine, que cette tige prenant racine renferme en soi le principe de l'accroissement que vous

attendez.

Et moi je vous répons à mon tour,

<sup>(</sup>a) Peut-être que dans ces Volumes & ces Traités, il y auroit bien des retranchemens à faire, si du-moins il étoit question de la Retigion Essentielle à l'Homme. On verra cependant que cette manière simple de s'y prendre , n'exclut aucun effet reel.

# ESSENTIBLLE. Lettre XXIV. 29

tour, que la Volonté est dans l'Homme le Principe Moral, ou la Racine de tous les Actes qu'il peut produire; que tous les Sentimens, toutes les Vertus essentieles à sa nature, naissent insensiblement, & comme naturellement, du principe de Bonne-Foi (a) ou de Droiture que la Volonté peut avoir sais.

Un Homme à qui l'on propose divers préceptes, & de nature bien différente, est sort embarrassé pour savoir comment s'y prendre, & par lequel commencer.

H

<sup>(</sup>a) C'est négativement que la Bonne-Foi peut produire cet esset, des Facultés Passives n'exigent rien de plus : il s'agit non de mestre, mais d'ôter, de dégager de tout empêchement, de lever tout entre-deux capable d'intercepter l'Objet, ou d'émousser le sensiment. Lorsqu'un Homme est remis dans le libre usage de tous ses sens, & que tout abstacle étranger est levé, il est capable de voir, de sensir, de discerner tout ce qui l'environne, & de choisir en conséquence : c'est où il faudroit amener l'Homme par rapport au Moral.

Il les arrange dans sa tête, il est difficile qu'il ne lui en échape quelqu'un. Il remarque de plus, que l'Observation de l'un tourne fouvent au préjudice de l'autre; il ne sait comment tout accorder; son attention epuisée se lasse; il se dégoute enfin de la Religion comme d'une entreprise impraticable, ou s'il y tient encore, ce n'est que par les Opinions.

Un Homme qui ne fauroit qu'une chose, & qui la sauroit bien (a), si cette chose étoit de nature à le conduire à ces autres. je demande, si cet Homme ne pren-

(a) On fait que vouloir embrasser trop de choses à la fois, c'est risquer de n'en tenir aucune. La Nature, dans la plupart de ses productions, semble nous l'indiquer. Les Plantes qui s'écartent dans la circonférence, ont comme un centre où elles so reunissent, elles nous offrent une sige qu'il est facile de faifir.

Le Proverbe commun, de prendre une chofe par le bon bout, n'est pas vuide de fens,

prendroit pas & le plus court & le plus sur chemin?

**·技术技术技术技术技术技术技术技术技术技术技术技术** 

# LETTRE XXV.

MONSIEUR,

SUpposons de la Bonne-Foi dans Exercice de la Bonun Homme, à quoi le conduira-t-elle d'abord?

Je serois fort porté à croire que sa première tâche sera, non d'édisser, mais de démolir; non de chercher du beau pour s'en parer, mais de combattre chez soi le mauvais (a).

Cette tâche sera grande sans doute, & il aura de la besogne taillée. La Faculté de discerner & celle de choisir (b), auront ici dequoi

(a) Le Faux & l'Injuste.

<sup>(</sup>b) Ce sont les Facultés Libres, & Actives, que l'on a distingué des Passives : ce n'est que par

quoi s'exercer. Un examen exact de tout ce qui pourra s'offrir à lui, tant en bien qu'en mal, fera son étude. Une attention suivie sur tous ses mouvemens & sur ses inclinations pour réprimer tout effet vicieux, un discernement sur ses véritables motifs, une suspension de jugement sur le Vrai ou le Faux.

Si nous ajoutons à cette étude, celle d'agir toujours conséquemment à ses connoissances, nous aurons quelque idée de l'exercice de la Bonne-Foi.

Il y a tout lieu de présumer que cet exercice, s'il est constamment pratiqué, ménera plus loin. Il servira insensiblement à dépouiller l'Intelligence de ce qui n'est que Préjugé, à épurer le Goût [a] & le Discernement. L'un &

par l'exercice de celles-là, que l'Homme peut être dépouillé des obstacles qui l'arrêtent. (a) On parle d'un Goût dépraré, & l'on ajoute

# Essentielle. Lettre XXV. 33

l'autre devenus délicats sur le Bon comme sur le Mauvais, ne prendront pas aisément le change.

Le Goût pour le Vrai Bien venant à se fortisser, les Objets nuisibles ou dangereux perdront le faux charme qui les rendoit seduisans (a), on commencera à les voit

ajoute qu'il saut l'épurer; mais cela ne peut avoir lieu que par des voles infenfibles &'indirectes. Celt que le Gode eft une Faculté Passive, à laquelle il seroit très-inutile que la Volonté commandat, d'une façon directe, de trouver doux ce qui lui paroît amer Un Homme qui se trouve dans le cas, comprend qu'il y a pour cela des mesures éloignées à prendre, qu'il faut aller à la cause du mal, & la combattre par des contraires. Il en est de même par rapport au Moral. Commandez a un Homme rout livré au Godt des Sens, de trouver de la douceur dans l'étude de la Sagesse, & dans l'exercice de la Veren; quoi de plus insipide, de plus dégousant! C'est ici surrout que des voles eloignées, indirectes, & par conséquent de tres-longue haleine, sont absolument nécessaires. Cest précisément une route de cette nature que l'on défigne ici.

(a) Cette gradation est toute naturelle. A mesure que le Goût s'épure, il devient déticat; & plus il acquiert de délicatesse, moins II. Part. voir dans leur forme naturelle.

Et les Objets de l'Intelligence, la Souveraine Vérité pour laquelle on n'avoit nul gout, nul sentiment, commencera à se faire entrevoir, à se faire gouter; on la trouvera belle ; & faudra-t-il alors un Commandement pour l'aimer? (a)

On l'a deja remarqué, & c'est où il faut en revenir. Les Hommes sont faits de manière qu'ils aimeroient nécessairement le Vrai Bien, s'ils l'envifagoient comme tel; & qu'ils haïroient nécessairement le Mal, s'il ne se montroit pas déguifé à leurs yeux.

Cest donc inutilement qu'on les exhorte, qu'on les sollicite à présérer l'un à l'autre, qu'on s'efforce à exciter chez eux les sentimens d'amour & d'aversion que

aisément se laisse-t-il éblouir par ce qui n'a que l'apparence du Bien.

(a) Cette interrogation die beaucoup, & laisse plus à penser qu'elle n'exprime.

# Essentielle. Lettre XXV. 35

l'un & l'autre méritent [a]. Cette façon directe de produire des sentimens, n'aboutira jamais qu'à les contresaire, elle est trop opposée aux Loix de la Nature [b].

Vous dirai-je une idée qui me vient, & qui vous paroîtra sans-doute extraordinaire? C'est qu'il me paroît que l'Homme devroit commencer par s'aimer soi-même;

Criz Liob iup

(a) On désigne ici les Sensimens de dévosion par lesquels on témoigne à Dieu l'amour qu'on lui porte, l'aversion qu'on a pour le Vice à c'est ce que les Théologiens nomment des Asses de contrision.

(b) La Nature est longue dans ses Productions, elle agit d'une manière insensible, imperceptible. Le premier travail qu'elle exige, est celui de déscricher, d'arracher le mauvais. Cela supposé, les semences qu'elle renserme se produiront naturellement & par degrés, la maturité viendra en son sems. Toute l'activité imaginable ne la devanceroit pas; ou si l'on y réussit quelquesois avec le secours de l'Art, on sorce la Nature, & par-là on en détruit le germe. Image assez naive de ce que sont les Hommes dans le Moral, dans la Dévotion surtout : ils veulent de la métamorphose; ils sorcent le naturel, & le détruisent par celamême.

& s'aimer comme il faut, avant de prétendre d'aimer Dien ; jusques-là il en sera entiérement incapable. don' le ...

En voulez-vous la preuve?

or Cest que, comme on l'a deja dit, l'Amour ne se commande pas. Pour aimer un Objet, il faut que cet Objet soit de nature à faire impression sur le Sujet même qui doit l'aimer; & pour que le Sujet reçoive cette impression, il faut qu'il soit dégagé de tous obstacles capables de l'intercepter.

Si la Divinité, l'Origine de toute Bonté & de toute Beauté, fair si peu d'impression sur les Esprits & sur les Cœurs, je le redis encore; c'est qu'ils sont offusqués par une infinité d'obstacles qui forment une espèce d'entre-deux.

Ces Obstacles sont, les uns dans le Préjugé, les autres dans la Votonté, d'autres dans des Panchans déré-

# ESSENTIELLE. Lettre XXV. 37

déréglés qu'on veut satisfaire.

L'Homme auroit donc à travailler sur soi-même, & peut-être long-tems, avant d'être capable d'aimer un Bien que ces divers obstacles lui interceptent. Il faudroit qu'il sût venu à bout d'ésarter [a] les uns, & de surmonter les autres.

L'Amour de soi-même, bien entendu, est le seul motif qui puisse l'y déterminer. Car de lui prêter ici pour motif l'Amour de Dieu, ce seroit lui prêter pour commencer la route, ce qui ne se trouve qu'à la sin.

"Mais quoi! Tandis que cet »Homme s'occupera à travailler »sur soi-même, à se dégager des »divers obstacles que vous indi-»quez; durant tout cer interval-»le, qui sera peut-être bien long,

neares of the of previol rates

<sup>[</sup>a] D'écarter le Préjugé, & de surmouter les Panchans déréglés.

»il n'aimeroit que soi, il n'aimeroit »pas Dieu [a]! Se peut-il un plus

grand inconvenient?

Il est vrai, il seroit encore dans ce bas degré, il auroit du mons l'avantage d'être sur terre-serme, de n'être pas guindé dans une région sort au-dessus de sa sphére; il sauroit où il en est précisément, & seroit en état de mettre un juste prix à ses démarches: C'est-à-dire qu'il sauroit qu'il travaille pour soi, il ne penseroit pas que Dieu ni les Hommes dussent lui en avoir de l'obligation [b].

Conve-

[b] Que de faux comberoit chez les Dévots, s'ils pouvoient envilager les choses dans ce

point de vue!

<sup>[</sup>a] C'est-à-dire, pour articuler la chose plus nettement, que cet Homme pourra passer un long espace de tems avant de se statter d'aimer Dieu. Mais s'il est vrai que cet Homme, en travaillant sur soj-même, s'achemine indirectement à devenir capable de connoître & d'aimer le Prai Bien: tout ce qu'il a à perdre dans cette route; c'est le faux lustre dont il se paroit en se figurant d'aimer Dieu, lors-qu'il n'aime que soi, & qu'il s'aime mal.

# ESSENTIELLE. Lettre XXV. 39

Convenez que si un tel Homme n'est pas dans le Sublime, il n'est pas du moins dans le Faux, il se connoit pour ce qu'il est, & cette idée qu'il a de soi, autre avantage, il ne l'appelle pas Humilité [a].

Mais le moyen de consentir à ce que cet Homme passe une partie de sa vie sans aimer Dieu? Hé! comment consentez-vous à ce que l'Ensant qui vient de naître, passe quinze ou dix-huit années avant d'être Homme sait [b]?

Convenons-en, il n'est rien de plus fantastique que l'opinion où C 4 sont

fant n'en demeureroit pas moins à croitre.

<sup>[</sup>a] Un des inconvéniens de cette espèce d'Humilies, c'est qu'elle sait tirer avantage du Mal même, qu'elle le convertit en prétendue versu, & voici comment. Un Homme commence à se voici comment. Un Homme commence à se voici comment. Un Homme commence à se voici comment. Un Homme défauts, il ne s'en tient pas là : il se dit à lui-même qu'il est humble, il s'en aplaudit, & bientôt il se figure que c'est par un esset de cette même Humilité qu'il se trouve tant de désauts.

font bien des gens fur une prétendue chaîne de Vertus, qui s'acquiérent on ne sait comment. Elles sont essentielles, donc il faut les avoir. Il faut se le dire à soimême, & à force de se le dire on les a, il n'est plus question de les acquérir, il ne faut que les exercer [a].

Où prendre la cause d'une bévue aussi grossière? Dans la peine que les Hommes ont à se voir informes [b]. Ils ne peuvent s'y suptiel ammobile with prop porter

[a] L'Imagination qui les a fait naître, s'ac-

quite de cet exercice. [b] Quelque passionnés que soient les

Hommes pour le Beau & le Parfait, ils sont obligés de voir plusieurs des choses qui les intéressent, long-tems informes, & de supporter qu'elles ne se dévelopent que très-lentement. Il faut, dis-je, qu'ils y consentent; parce qu'ils ne peuvent suppléer à la réalité, par le secours de l'imagination.

Un Homme qui fait démolir une Maison à dessein de la rebâtir, se résout à n'avoir pour un tems devant les yeux qu'un débris confus; il s'attend même que lors qu'elle s'élévera, elle n'offrira rien de beau, ni de propre à flatter la vue. Ce seroit plutôt smom and nothingman es falt

#### ESSENTIBLLE. Lettre XXV. 41

porter. Avant d'avoir acquis tout ce qui leur manque, ils seroient obligés de s'y voir long-tems.

Pour abréger l'ouvrage, l'imagination vient à leur secours, elle
leur sournit ce qu'on nomme des
Actes de Vertus, des Actes de
Foi, de Repentance, d'Amour,
d'Espérance &c. Puisqu'ils en sont
les actes, cela prouve bien qu'ils
en ont le fond. D'ailleurs ils sont
touchés, pénétrés, ils s'attendrifsent [a]. Quoi de plus édifiant?

S'il est vrai cependant, comme il y a sujet de le présumer, qu'un Edifice bâti en un jour ne soit qu'un bâtiment en peinture, qu'en sera-t-il? Ne saudra-t-il pas

qu'en-

fait de la peindre sur le papier, ou d'en faire une de carron.

(a) Rien au monde de plus équivoque que cette sensibilité, ces attendrissemens de Dévotion. Ces émotions serventes sont pour l'ordinaire très-machinales, & n'ont rien d'incompatible avec le fond le plus gâté. qu'enfin l'Illusion fasse place au Vraid

Cela supposé, j'en reviens à mon dire. La première, la grande tâche pour l'Homme, je dis pour l'Homme de bonne-foi, sera de consentir à voir chaque chose dans sa forme naturelle [a], son occupation sera d'écarter tout ce qui peut servir à lui déguiser les Objets, tout ce qui peut enfin lui faire prendre le change.

LET-

in de l'e vitre lis it projer, ou d'un

crisco figural con con account amena de the Clare county terms of the pour Cor-BY DESCRIPTION OF THE PARTY OF

with a second the second policy of the second

and kind on attention of this depletions of

<sup>(</sup>a) Voir chaque chose dans sa forme natuen état de mettre à chaque choie son prix, & par consequent pour devenir judicieux, je dis plus , pour devenir équitable.

# 

The term of the second second

#### LETTRE XXVI.

MONSIBUR,

Vous m'engagez dans une Di- Del'Agression dont je me passerois mour desvolontiers. Le Sujet de l'Amour
desintéressé est trop au-dessus de
moi, pour que j'ose me slatter de
vous satisfaire.

Je l'appelle Digression, parce qu'il me paroît sort étranger à l'esprit & au but de ces Lettres. On s'est proposé jusqu'ici de marcher rez-terre, comme on parle, & il s'agit de s'élever dans une région supérieure. C'est à quoi je ne suis point accoutumé. Tout ce que je sai saire, c'est de mettre un pié devant l'autre, car le secret de voler m'est inconnu; & j'avoue que je l'envie souvent à

ces

ces petites Créatures, qui sont transportées en un instant où de lonques journées ne suffisent pas à nous autres Hommes pour y parvenir.

Je me suis souvent étonné que d'habiles gens, à ce qu'on dit, ayent entrepris de controverser

fur ce chapitre.

Je ne prétens point taxer de chimère l'expérience que des Gensde-bien disent en avoir; mais je ne sai, s'ils ne se sont point mépris en la faisant servir de règle

pour d'autres.

Entreprendre de donner des loix fur l'Amour, cela me paroît superflu. Les Partisans de l'Amour desintéressé, quelques Volumes qu'ils ayent pu écrire, n'ont je pense pas trop réussi. Le Desinté-ressement a du beau, il se fait admirer: mais les plus beaux raisonnemens ne l'inspirent pas, & il ne suffit pas de se dire qu'il faut l'avoir , pour l'avoir effectivement.

# Essentielle. Lettre XXVI. 45

Il n'y avoit donc pas beaucoup de risque qu'il vînt à faire trop de progrès, & l'on auroit pu s'éviter la peine de le combattre.

Si l'on dit qu'il y avoit du rifque que les Hommes ne s'imaginassent d'être tenus à l'impossible, & que de-là ils n'abandonnassent la Religion, j'accorde que ce seroit là un inconvénient à parer.

Si on l'a fait d'une façon fatisfaisante, c'est ce que j'ignore; ce que je sai, c'est que les distinctions que l'on peut faire sur les motifs de l'Amour, se laissent coucher sur le papier; mais le cœur ne les admet pas de même; il va tout uniment à son but, & ne souffre pas d'être gêné.

Il me paroît donc qu'il vaudroit mieux envisager sur ce sujet ce qui est possible, que ce qui seroit le plus beau; ce qui est effectivement, que ce qui devroit être.

Tous les Hommes devroient ai-

mer Dien, dès le moment qu'ils se connoissent; & ils le devroient, non pour Dieu à qui cet Amour n'est pas fort utile, mais pour eux-mêmes à qui il seroit infiniment avantageux; & cela parce qu'il est dans l'ordre de leur nature d'aimer & d'estimer chaque espèce de Bien , conformément à fon excellence.

Mais les Hommes en sont-ils logés là? Et n'y a-t-il pas une diftance extrême entre le desordre où ils sont actuellement, & cet ordre qui devroit régler seul & leur eftime & leur amour?

Il faudroit donc encore un coup supposer l'Homme tel qu'il est.

Quelles sont les Maximes sur

quoi l'on dispute?

Si l'on peut aimer Dieu desin-

téressément.

Sil Suffit d'aimer Dieu pour la récompense. tivement, que ce qui

Si l'on peut aimer Dien plus que Soi-même. La

# ESSENTIELLE. Lettre XXVI. 47

La première Proposition n'est, peut-être, ni absolument wraie, ni entiérement fausse. A certain égard je dirois non, à d'autres je

pourrois dire oui.

D'abord, je ne craindrai pas d'avancer que la rélation d'un peut ai-Etre borné & indigent avec un Dieu des-Etre infini, ne sauroit être désin- intéressetéressée. Je dis plus, elle ne doit pas l'être, puis-que c'est le dessein du Créateur que l'Homme reçoive toujours. & fans pouvoir rendre le réciproque

Cela n'empêche pas cependant que la Sonveraine Perfection, manifestée à l'intelligence, n'ait essentiellement dequoi se faire aimer, toute raison d'intérêt à part.

Un exemple familier rendra la

chose sensible.

Supposons une rélation entre un Homme pawvre, & un Homme généreux & riche. Cette rélation ne sauroit être désintéressée du côté

Si l'on

côté de l'Homme pauvre, elle n'aboutiroit pour lui qu'à recevoir des bienfaits.

Il se pourroit cependant que cet Homme riche auroit des qualités personnelles qui lui attireroient l'estime & l'attachement de l'Homme pauvre, indépendamment du bien qu'il en retireroit. L'un & l'autre s'accordent trèsbien.

S'il fuffit d'aimer Dieu pour la récompenfe.

On demande. Suffit-il d'aimer Dieu pour la récompense [a]?

Ge suffit-il me paroît bien lour che, & je ne vois pas bien à quoi il peut être rélatif, à-moins que ce ne foit à marquer le prix le plus bas par lequel il soit possible

[4] A le bien prendre cela fignifie, Suffitil d'aimer la récompense sans aimer Dieu ? Il n'y auroit pour le démontrer, qu'à articuler la choie plus groffierement, & dire : Je veux aimer Dieu , afin qu'il me récompense. Il n'est pas équivoque que tant qu'on en est à ces termes, la récompense ne soit le seul objet que l'on aime actuellement ; l'Amour de Dien est encore à venir.

d'acheter le Paradis. C'est sansdoute à quoi sont rélatives encore d'autres questions de même genre. Suffit-il de faire ceci ou cela? Questions qui dans le sond se réduisent à rien, & qui sont paralléles à d'autres, qui dans les choses de la Vie passeroient pour très-ridicules.

Suffit-il de poser la première pierre d'un Bâtiment ? ou suffitil de savoir le nom des lettres de

[ Alphabet ?

Demandez-vous si la première de ces choses suffit pour avoir une Maison accomplie, & si la dernière suffit pour être Lecteur? Il seroit insensé de le supposer. Demandez-vous, si cela suffit pour commencer à chacun de ces égards? C'est cela même. Et à quoi bon le demander? Doutez-vous que chaque chose ne doive avoir son commencement, & que ce commencement ne suffise II. Part.

entant que commencement (a).

Disons mieux. Ce qui est commencement ne peut suffire que rélativement à la place qu'il doit occuper; il suppose une continuation qui soit un acheminement à la perfection.

D'où je conclus, qu'aimer la récompense ou le bonheur doit suffire, lorsqu'on n'est pas capable de mieux; mais qu'il ne peut fussire pour remettre l'Homme dans l'ordre qui fait & sa per-fection & sa béatitude.

Cette Proposition auroit plus de sens, si l'on parloit d'obéir à Dieu pour la récompense. Cela fignifieroit simplement qu'on aime la récompense, & qu'en conséquence

[a] Il y a un tems fans-doute, où l'Homme n'est capable que de s'aimer & de tendre an bonheur ; & il faut bien qu'alors il lui soit permis de n'avoir pas de plus sublimes mosifs, sans quoi l'on supposeroit de l'injustite en Dien , puis qu'il exigeroit l'impossible.

# Essentielle. Lettre XXVI. 51

on se résoudroit à saire bien des choses pour l'obtenir. Mais parler d'aimer Dieu pour la récompense, est pure contradiction; car on convient que la récompense est le but, ce qu'on aime par consequent.

Un moment d'attention sera convenir, que le Cœur n'est pas sait de manière qu'on puisse lui commander d'aimer une chose à dessein d'en obtenir une autre; celle-ci seroit la sin, & l'autre le moyen. Or on n'aime proprement qu'une chose, qui est celle où l'on vise.

Nous voici à la troisième Pro- Si l'on position. Doit-on aimer Dieu plus doit ai- que soi, ou plutôt, la chose est- mer Dieu plus que elle possible? car c'est toujours à soi. envisager la possibilité que je me borne.

Ici grand sujet de débat.

Les uns décideront la chose par le grand Commandement &c.

S'il faut aimer le Prochain comme foi-même, il est indubitable qu'il faut aimer Dieu plus que soi.

D'autres en nieront la possibilité. Ils diront que l'Homme n'aimant Dieu que par rapport à foi, il ne peut l'aimer davantage.

Les premiers repliqueront, que cette supposition détruit tout Amour de Dien, puis qu'une chose que l'on n'aime que par rapport à une autre, on ne l'aime que comme un chemin qui conduit où I'on veut aller.

Je doute qu'à le prendre de la forte, les uns ni les autres s'accordent jamais; & cela, peut-être, pour n'avoir pas examiné à fond la nature de l'Amour.

Il me paroît qu'il y auroit ici une distinction à faire, qui donneroit du jour à la chose, & qui peut-être termineroit la difpute. al moro indo

Distinguous entre l'amour que l'Hom-

# ESSENTIBLLE. Lettre XXVI. 53

l'Homme se porte, & celui qu'il

peut avoir pour la Divinité.

La différence que j'y trouve, c'est que l'amour que l'Homme se porte à soi-même, est un amour de sentiment, ou un instinct aveugle [a], c'est-à-dire, une pente invincible pour le Bien-être, une aversion insurmontable pour la Douleur.

Au lieu que l'Amour qu'il conçoit pour quelque autre Etre, ne naît en lui que par l'idée de quelque Perfection, vraie ou supposée, qui fait impression sur sui [b].

Tout Homme s'aime soi-même de cet amour d'instinct, avant de savoir s'il est aimable; & ce

D 3 n'est

[a] L'Amour des Proches le plus rélatif 2 nous-mêmes a le plus de rapport à cet Amour

avengle.

[b] Il n'est pas possible que cet Amour d'Instinct ait lieu pour tout autre que pour soi-même, excepté ceux à qui l'on tient par les tiens du sang. A tous autres égards, on n'aime qu'à proportion que l'on est frappé de quesques qualités aimables.

n'est pas parce qu'il s'estime qu'il s'aime, mais c'est parce qu'il s'aime qu'il s'estime, ou qu'il cherche à s'estimer, & à se per-

suader qu'il est aimable.

Venons à l'Amour du Créateur : il ne sauroit être de même espèce : il est l'effet de l'impression que tout ce qui est beau & bon produit naturellement sur l'intelligence & sur le sentiment, à proportion que les obstacles qui l'interceptent sont plus ou moins détruits, A possess

On pourroit le définir un Amour d'estime & d'admiration, un Amour de sentiment aussi, mais d'un sentiment bien différent de cet instinct aveugle par lequel nous nous aimons nous-mêmes.

Le sentiment dont il est ici question, n'est autre que l'impression délicate que la Souveraine Perfection produit sur le cœur de celui qui la découvre, ou plutôt qui

#### ESSENTIELLE. Lettre XXVI.55

qui l'entrevoit, soit en elle-même. soit dans ses Ouvrages.

Où prendre la raison de cet Amour? Nulle part que dans la nature de l'Objet, & dans les facultés qui y sont rélatives.

Le Beau, le Bon, le Parfait, ne peut être apperçû sans être aimé & estimé. Ici le commandement ou la désense seroient également supersus. Le motif même de notre avantage seroit étranger, il seroit de trop; & quoique ce même avantage s'y rencontre par un esset tout naturel, ce motif n'en est point la cause. Dans ce sens il saut convenir que le véritable Amour est indépendant de la récompense [a], qu'il est en quelque sorte desintéressé. On D 4

<sup>[</sup>a] Il ne faut pour en convenir, que supposer que les Saints du Paradis sont parvenus au dernier degré de Bonheur qu'ils peuvent prétendre & se demander à soi-même, si ce la supposé ils cesseroient d'aimer Dieu.

n'en doutera pas, si l'on consulte

l'expérience.

Tout Homme qui n'est pas enseveli dans la matiére, est capable d'aimer la vertu réelle partout où il l'apperçoit. Il ne peut lire l'histoire d'un Homme équitable, bienfaisant, desintéressé, sans être pris d'un sentiment d'estime, sans ressentir une véritable inclination pour cet Homme vertueux [a].

Il est donc vrai que tout ce qui est essentiellement Beau & Bon, a le pouvoir de se faire aimer par la raison seule de ce qu'il est, toute raison d'intérêt à part.

Voilà donc l'Amour desintéressé réhabilité. L'Homme n'a-t-il pas dequoi s'applaudir d'être capable au-moins d'une sorte de desintéressement? Pas infiniment. C'est qu'il

<sup>[4]</sup> On n'attend rien d'un Homme qui n'est plus au monde; on l'aime par conséquent ians nulle raison d'interêt.

# ESSENTIELLE. Lettre XXVI. 57

qu'il se trouvera, tout bien considéré, que si cet Amour est desintéressé dans ce qu'il a d'actuel ou de direct, toutes les démarches qui y conduisent sont inévitablement intéressées.

En voici la preuve.

C'est que le premier desir que l'Homme peut sormer, est celui d'être heureux; & lorsqu'il desire de connoître & d'aimer Dieu, c'est par une suite du même desir: & s'il arrive que ce desir soit assez puissant pour l'engager à travailler sur soi-même, à se combattre, à franchir les dissicultés; tout ce travail, dis-je, n'est qu'une suite de ce qu'il s'aime soi même comme il faut, & de ce que l'amour qu'il se porte, l'engage tout-debon à prendre la route du Bonheur.

De tout cela je conclus, que Conclules Partisans de l'Amour desinté. sion. resé, & ceux de l'Amour intéressé

ui

ont

ont eu raison à quelques égards; puisque fi l'on accorde aux premiers que la Cause directe & immédiate de l'Amour est indépendante de l'intérêt propre, on est obligé d'accorder aux autres que la cause éloignée de cet Amour, ou les démarches qui y conduisent, sont très intéressées; & qu'à tout prendre, l'Homme est trop indigent ; pour être desintéresse dans le fond. The shint shint and

# **老花长长长长长长长长长长长长长长长长长长长长长**

# LETTRE XXVII.

#### gavan, disje, nelt qu'une bese MONSIEUR,

same sion and

Aquoi font ré. latives les Queftions examinees-

D'Ien n'est plus vrai que la ré-Alexion que vous faites. On a chargé la Religion d'une infinité de Questions qui lui sont ci-dessas tout-à-fait étrangéres; & qui, loin de conduire l'Homme à ce qu'el-

#### ESSENTIBLLE. Lettre XXVII. 59

le a d'essentiel, ne sont propres

qu'à l'en détourner.

C'est qu'en esset les Hommes aiment bien mieux spéculer qu'agir. De la spéculation ils viennent à la dispute, & là ils trouvent un vaste champ à faire travailler leur imagination.

La Religion dans ce qu'elle a de simple, couperoit racine à tant de débats, on l'a remarqué plus d'une fois : il n'y a que le composé, la multiplicité d'Opinions,

qui puisse les entretenir.

Hé! soit, dira quelqu'un, on ne demanderoit pas mieux. Quel plus grand bonheur pour la Chrétienté, si par le retranchement d'une multitude d'Opinions, les Chrétiens pouvoient ensin être mis d'accord.

Cela auroit lieu sans-doute, s'ils vouloient se réduire, ou se borner à des Principes simples & en très-petit nombre, ou, pour dire

dire mieux, à des Principes si dépendans l'un de l'autre, que les Conséquences ne pussent être mises en opposition.

Et sans aller fort loin, il me paroit que la Religion Essentielle, telle qu'on l'a envisagée jusqu'ici,

pourroit suffire.

Quoi, dira-t-on fans - doute ? Tant de Questions épineuses que vous avez épluchées, & tout récemment celle de l'Amour desintéressé, de semblables Questions appartiennent-elles à la Religion Essentielle? Comment accorder cela avec la simplicité que vous lui attribuez ?

C'est ce qui s'accordera le mieux du monde, parce que je conviendrai très - volontiers que toutes Questions de cette sorte, bien loin de lui appartenir, lui sont étrangéres, & qu'il cût été bien plus à souhaiter qu'on ne

#### ESSENTIELLE. Lettre XXVII. 61

les eût jamais élevées.

A quoi donc peut servir, direz-vous encore, tout l'examen

que vous en avez fait ?

Je vous demanderai une chose; Lorsqu'un Chemin très-simple & très-uni est embarrassé de ronces, de brousailles, que ces broussailles couvrent le sentier, qu'elles accrochent les Passans; je demande, dis-je, le tems que l'on met à les écarter, à mettre le sentier à découvert, ce tems vous paroîtil perdu?

On se passeroit, je l'avoue, d'un travail qui en apparence ne produit rien, d'un travail purement négatif, qui consiste, non à faire, mais à défaire, non à

mettre, mais à ôter.

Tel est cependant le cas où l'on se trouve par rapport à la Religion Essentielle. On a beau former le dessein de l'envisager seule dans toute sa simplicité, on est

est obligé de s'arrêter en chemin, pour écarter tout ce qui n'est point elle, & que l'on a voulu lui substituer. E fict xove no show oup

C'est à quoi se rapportent uniquement toutes les recherches que l'on a faites; il seroit aisé de le démontrer. due substante de

· La Religion vulgairement reçue offre à l'esprit tant de contraires, ou d'opposés, que l'on ne peut se dispenser d'en rechercher la cause, de remonter jusqu'au principe [a].

Telles sont les opiniatres Controverses, les éternelles Disputes fur les Mystères, sur les Dogmes, fur les différentes Espèces de Foi, fur le Mérite des Oeuvres , sur ce qu'on nomme Justice imputée, Justice propre, Rançon, Satisfaction, Payement à la Justice. On n'eût assurément pas entre-

[a] Lorsque des Consequences opposées dérivent évidemment du même Principe, preuve in-dubitable que le Principe en est faux.

#### Essentiedus, Lettre XXVII. 63

pris de toucher à de telles Questions, si elles ne se sussent rencontrées en chemin; c'est-à-dire, si elles n'eussent pas obscurci, travesti même l'idée de la Souveraine Persection.

Cette idée, qui sans contredit doit être la baze de toute Religion, n'eut apporté avec elle que des conséquences très uniformes.

On avoit donc bâti sur une baze disserente, voilà le nœud de l'affaire. Et cette baze examinée de près se réduit, à quoi? A une supposition toute pure [a]. Supposition encore, sur quoi sondée? Est-ce dans la Nature de Dieu, ou dans celle de l'Homme? Ni dans l'une, ni dans l'autre. C'est dans des Expressions sigurées, qui, prises trop littéralement, dégradent la Divinité, & le mettent audes-

<sup>[</sup>a] Que la Felicité doit être achetée, &

dessous de l'Homme [a].

Voilà la cause de tant de pas inutiles, de tant de tours & de retours, qui vous raménent au même endroit [b].

Et toutes les Questions encore, qui roulent sur ce qu'on nomme Sentiment de Dévotion, Motifs Sublimes, ne sont-elles pas de même genre ? sapilaro sob sup

C'est qu'après avoir écarté de la Reilgion tout ce qui ne peut être fondé dans la Nature de Dien [6] il faloit en écarter aussi tout ce qui ne peut l'être dans celle de l'Homme.

[4] Cette ides de Justice qui ne peut être appaifée, satisfaite que par des souffrances, elt bien au-defious de la justice, de l'équité d'un Homme vertueux.

[6] Vraie image d'un Labyrinthe.

[c] Principe incontestable, Mesure fixe, qui dévoileroit bien du faux, s'il est vrai que la Religion ne foit effentiellement qu'une rélation entre Dieu & l'Homme. Il en réfulte bien évidemment, qu'elle doit être fondés fur la Nature de l'un & de l'autre.

#### ESSENTIBLLE, Lettre XXVII. 65

Toutes ces difficultés levées, que reste-t-il à saire? Il reste à saire la chose de toutes qu'on aime le moins, c'est de pratiquer, c'est d'agir; c'est, dis-je, dequoi il est

question.

Disons la chose comme elle est. Toutes ces difficultés levées. il nous en reste d'autres à combattre. Celles-là ne nous faisoient obstacle que par le préjugé, le saux des Opinions, & la confusion d'Idées qui en est inséparable [a]. Il nous reste, dis-je, à combattre une espèce de saux bien plus pernicieux encore, c'est celui de la Volonté, que des panchans déréglés, des intérêts cachés, nourrissent. & qui par contrecoup entretient même le saux des Opinions.

Ne les séparons point, ce se-Il Part. E roit

[4] Les Hommes ont deja chez eux tant d'obstacles difficiles à vaincre, qu'ils n'avoient pas besoin qu'on les groffit par cette foule d'Opinions, cette Confusion d'idées.

roit nous méprendre, que de nous figurer d'être bien affranchis de l'esclavage du Préjugé. Si l'on est venu à bout de l'écarter en partie, ce n'est encore que sur le papier. Cela peut, je l'ayoue, conduire à quelque chose de plus, mais ce n'est que par un long exercice qu'on s'en affranchit effectivement.

Jusques-là il pourra nous arriver de nous surprendre cent & cent fois à retenir pratiquement le fond de nos vieittes Opinions, de celles-tà même dont nous avions reconnu le faux.

Tant il est vrai que la distance est grande entre donner une sorte d'acquiescement à des Vérités évidentes. & leur donner chez foi toute l'entrée, toute l'influence qu'elles pourroient avoir [4]. LET.

<sup>[4]</sup> La première de ces choses est fubite, c'est l'effet d'un coup d'ait donné sur un vaste Païs. La dernière est de tongne hateine, il est question de faire chemin.

# **\***\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### LETTRE

à l'Auteur.

#### MONSIEUR,

I L'n'y a pas moyen d'y tenir, votre Conclusion est trop concluante, elle renvoie à quelque chose de trop sérieux. Quoi! dire tout en deux mots, pratiquer, agir, cela est trop court. Et quelle action encore? L'étude de soi-même, l'application assidue à réprimer chez soi le faux de toute espèce; peut-on imaginer rien de plus insipide? Encore, si vous nous eussiez laissé tant soit peu de beau, quelque chose sur quoi s'appuyer: mais vous nous ôtez tout, jusques à la satisfaction si légitime de travailler pour la Gloire de Dieu; vous prétendez nous faire entendre que l'Homme E 2

le plus vertueux ne travaille que

pour foi ?

Or pour vous débouter de vos Conclusions, je vai vous objecter que cette idée ravale la Religion; que la faire aboutir à l'avantage de l'Homme, c'est la réduire à trop peu de chose; qu'il faudroit tout au moins y faire entrer l'intérêt de la Gloire de Dieu, puis qu'il y a tout lieu de présumer qu'il a eu l'un & l'autre en vue, dans l'établissement qu'il en a fait. D'ailleurs c'est une maxime reçue, qui Dieu a fait toutes choses pour sa

# LETTRE XXVIII.

Monsieur,

De la Gloire de J E le vois bien, vous voulez de Dien. J que nous spéculions encore, c'est

ESSENTIELLE. Lettre XXVIII. 69

c'est à ce dessein que vous m'at-

taquez.

Il sera donc question ici de rechercher ce qui glorisse Dieu davantage, à la bonne heure. & je demande que l'on me dise,

Lequel est le plus glorieux à un Etre, ou d'être parfaitement desintéressé dans tout ce qu'il ordonne ou dispose, ou de n'être desintéressé qu'à demi, & de se proposer certaine gloire pour soi-même, en même tems qu'il se propose le bonheur de ses Créatures?

Mais ne seroit-ce point encore la comparaison imparsaite de la Divinité à l'Homme, qui auroit donné lieu de se méprendre sur

cette Gloire présendue?

Les Hommes varient assez dans l'idée qu'ils ont de la Gloire. La plupart des Princes la sont consister dans une infinité de choses qui sont hors d'eux. & qu'ils ne sont pas toujours maîtres de se

E 3

con-

conserver. Telle est l'étendue de leurs Etats, le nombre de leurs Conquêtes, la dépendance de leurs Sujets, joints à cette Pompe qui les environne, à ces Respects vrais ou supposés par lesquels on leur rend hommage.

Des Princes plus fages la font consister à procurer le bonheur des Peuples, à les gouverner comme un Pére gouverne sa famille, à diriger tous les Etablissemens qu'ils forment, à procurer le Bien commun.

Si les Princes qui l'ont envisagée de la sorte, ont agi bien conséquemment, c'est dequoi je ne prétens point décider : il me fussit que cette Idée de la Véritable Gloire ait pu les charmer, qu'ils lui ayent donné le prix sur toute autre, comme la plus assortissante à la Véritable Grandeur.

C'est qu'effectivement rien ne paroit si grand à l'Homme que le Desintéressement, rien ne rendroit

# ESSENTIELLE. Lettre XXVIII. 71

droit un Souverain plus aimable à ceux qui sont sous sa dépendance, & rien ne pourroit les assujettir à son Gouvernement

d'une façon plus absolue [a].

Ce caractère de Grandeur dont la réalité ne se trouve que dans l'Etre indépendant, ne seroit-ce point la Gloire qui lui est essentielle, la Gloire qu'il ne peut donner à un autre [b], puisqu'il est l'Etre unique qui se suffit à soi-même, l'Etre de qui les autres tiennent tout ce qu'ils sont?

Nous ne pouvons, sans le méconnoître, lui resuser ce caractére.

E 4 II

(a) Les Princes les moins capables de desintéressement, n'oublient rien pour faire entendre à leurs Sujets, qu'ils n'ont que l'intérêt commun en vue : celui qui viendroit à bout de le lenr persuader, seroit assuré par cela seul d'une obéissance à toute épreuve.

(b) L'Ecriture semble désigner la Souveraine Indépendance du Premier Eire, en rappellant qu'il est le premier & le dernier. C'est dans ce même endroit qu'il est dit, qu'il ne donnera, point sa gloire à un autre. Es. XLVIII.

Il fera donc plus glorieux à Dieu de se proposer le seul avantage de ses Créatures dans toute sa conduite à leur égard, que de prétendre pour soi-même quelque

avantage que ce soit.

Mais, dira-t-on encore, pourquoi séparer la Gloire de Dien de l'Avantage de l'Homme? Dien ne peut-il pas avoir disposé les choses de manière que l'un se trouve lié à l'autre [a] ? Je vous l'accorde très-volontiers.

Je vous demanderai seulement, si vous envisagez la Gloire de Dien comme le but auquel l'avantage de l'Homme n'est que subordonné, de sorte que cette Gloire puisse avoir lieu au préjudice de Homme ?

Cela supposé, je répons que la Gloire

<sup>(</sup>a) Il est singulier de voir que les Hom-mes voudroient s'arroger une sorse de desinséressement, tandis-qu'ils ont bien de la peine à convenir que Dien loit entièrement desinséressé.

#### ESSENTIELLE. Leitre XXVIII. 73

Gloire que vous attribuez à Dien le dégrade plus qu'elle ne l'honore:

Je demande encore. La Gloire de Dieu peut-elle se trouver ailleurs que dans la manisestation de ses Attributs? Car on m'accordera que Dieu ne peut tirer sa gloire de rien qui lui soit étranger.

Lorsque Dieu produit quelque Ouvrage, où la Tonte-Puissance, la Sagesse & la Bonté sont évidentes, il maniseste sa gloire; & cette gloire n'est autre que la beauté, la persection & l'harmonie qu'on y voit briller.

Je dis donc, que l'Homme ne seroit pas un Ouvrage parfait, s'il n'étoit pas heureux [a]; & que si

(a) Heureux tôt ou tard. On a ici en vue certaine Maxime équivoque: Que Dieu a sous fais pour sa géoire, même le Méchans pour le jour de la calamité C'est à quoi sont rélatives encore d'autres Maximes que l'on tire de l'Ecriture, & que l'on applique mal, comme celle-ci: Je s'as suscité pour manisester en soi ma puissance, asin que mon nom sois glorissé par sonse sa serre. Maximes qui, poussées au-delà

Dien pouvoit desirer une gloire qui fût au préjudice de l'Homme, il terniroit par-là la gloire qui consiste dans la persection de son Ouvrage; il en résulteroit que la Gloire de Dieu seroit opposée à sa gloire [a]. Contradiction manifeste.

Convenons-en. Les Définitions vagues dont les Hommes se contentent, sont la cause assez ordinaire des contradictions où ils tombent : mais l'habitude où ils sont de comparer la Divinité à l'Homme, de lui prêter les motifs qui les font agir, les égare encore davantage.

des Châtimens temporels, deviennent trèsinjurieuses à Dien, & seroient propres à ternir sa gloire, si elle pouvoit l'être par les faus-ses Opinions des Hommes.

(a) Prenons la chose autrement. Si Dieu faisoit céder l'avantage de l'Homme à certaine gloire qu'il prétend se procurer, cela suppo-seroit, ou qu'il n'est pas affez puissant pour fe procurer cette gloire lans qu'il en coutat à l'Homme, ou que sa Sagesse ne trouve pas le meyen de concilier l'un avec l'autre.

## ESSENTIELLE. Lettre XXVIII. 75

S'il y a quelque sujet au monde où l'Homme soit hors de comparaison avec la Divinité, c'est sans contredit celui de la Gloire.

Réduisons, s'il se peut, à quelque chose de plus précis encore l'Idée de la Gloire de Dieu. Distinguons-la en Gloire essentielle,

& en Gloire accessoire.

Sa Gloire essentielle n'est autre que l'Insinité de ses Attributs; sa Gloire Accessoire consiste dans la Persection de ses Ouvrages. Celle-ci n'est, à le bien prendre, que l'expression ou la manifestation de l'autre.

Les Hommes se proposent la Gloire pour sin des peines qu'ils se donnent, comme un Bien qui leur manque & qu'ils veulent acquérir.

Dieu n'a pas besoin d'acquérir de la Gloire, il n'a qu'à agir

pour manisester la sienne.

Dire que Dieu se propose sa gloire

gloire dans tous ses Ouvrages, c'est dire que Dieu se propose d'agir conformément à sa Souveraine Perfection. Dans ce sens ce n'est rien dire du-tout, puisqu'il est impossible qu'il agisse autrement.

Dire que Dieu travaille à perfectionner ses Ouvrages dans le dessein d'acquérir de la gloire, c'est retomber dans les Motifs vicieux ou imparfaits, qui sont l'effet de l'Imperfection & de l'Insuffisance Humaine.

En effet, quelque passionnés que les Hommes soient pour la Gloire, ils ne laissent pas de s'appercevoir qu'il y a du vicieux ou de l'imparfait à se la proposer pour but [a]. Ils voudroient qu'elle ne fût

<sup>(</sup>a) Ceci sera peut-être contesté. On dira qu'il se trouve des Hommes qui se piquent de courir après la Gloire Je répons que cela n'a lieu que par rapport à ceux que l'on nomme Conquerans, & après eux, à l'égard de tous ceux qui cherchent à s'avancer dans le Militaire. Ceux la sont réduits nécessairement

# ESSENTIELLE. Lettre XXVIII.77

fût que l'effet naturel de leurs ver-

Peut-être supposera-t-on que ce Motif qui est vicieux, ou imparfait dans l'Homme, ne le seroit pas dans le Souverain Etre, parce qu'en effet la gloire lui est due.

Très-bien: mais d'où vient que l'Homme s'apperçoit que ce Motif est imparfait? C'est parce qu'il remarque que la Véritable Gloire est inséparable du Bien même, qu'elle

ment à se parer de l'Amour de la Gloire, puisque c'est le plus bean côté qu'ils puissent donner à ce Métier cruel. Il leur convient donc mieux de paffer pour avides de Gloire, que pour avides de Sang Humain. Il est question des l'rinces Pacifiques, qui travaillent & rendre leurs Peuples heureux. Des Princes tels que ceux-ci, à qui cette conduite est très-glorieuse, ne laissent pas de sentir que ce seroit ternir leur gloire, que de dire qu'ils courent après elle dans l'exercice du Bien & de la Justice. Ce seroit supposer tacitement, que celui qui est dans le cas, n'est pas effentiellement Bon & Jufte, qu'il n'aime pas le Bien en soi-même, mais la gloire qu'il peut procurer.

qu'elle doit en être l'effet & nullement le but.

C'est donc précisément, parce que la Gloire est essentielle à Dieu, qu'il n'a pas besoin de se la proposer pour but [a]: elle est un effet inséparable de toutes ses Productions, une espèce de rejaillisse, ment de la Souveraine Persection.

Il ne sera donc pas vrai que Dieu se soit proposé le bonheur de l'Homme rélativement à sa gloire, que cette gloire soit la sin à laquelle l'avantage de l'Homme n'est que subordonné. Car si cela étoit, Dieu ne feroit pas du bien aux Hommes, parce qu'il est Bon, mais pour avoir la gloire de l'être: & c'est là précisément le caractére vicieux que les Hommes eux-mêmes desavouent.

Concluons que Dieu se propose

<sup>(</sup>a) On ne se propose pas pour but se que l'on posséde de ja, moins encore ce qui est essensiel à sa nature.

# ESSENTIELLE. Lettre XXVIII. 79

le bonheur de ses Créatures, simplement parce qu'il est Bon; & que s'il lui est glorieux d'être Bon, cette Gloire n'est que l'effet de sa Bonté, qu'elle ne sauroit en être le but.

Voyons présentement, s'il est vrai que cette Idée ravale la Religion.

La Religion, comme on l'a remarqué, n'est essentiellement qu'une Rélation entre Dieu & l'Homme. Or je demande, si c'est de Dieu, ou si c'est de l'Homme que l'on parle? Je conjecture que c'est de l'Homme.

Cela supposé, je ne m'en justisse pas, j'avoue que cette Idée de la Religion rabaisse l'Homme, ou plutôt qu'elle le remet à sa place; elle le dépouille de plusieurs motifs empruntés, mais en même tems elle l'en débarrasse [a],

<sup>(</sup>a) Tout ce qui tient de l'emprunté, est non seulement inusite à l'Homme, mais un poids qui l'embarrasse & qui l'empêche de faire chemin.

& le met par-là en état d'agir.

Il est vrai que l'Homme est ici dispensé de travailler à devenir heureux par le motif de la Gloire de Dieu, [a] mais il n'est dispensé que de l'impossible.

Si cette Idée de la Religion ne don-

(a) Quand on accorderoit que Dieu s'est proposé de faire servir les Hommes comme autant d'instrumens qui doivent concourir à manifester sa gloire, il n'en résulteroit pas que chacun de ces Hommes dut nécessairement, pour y concourir, se proposer cette ghire pour fin. Pour le comprendre, il n'y a qu'à se figurer un vaste Batiment entrepris par un habile Architecte, où des Oouvriers fans nombre sont employés. Je demande, Chacun de ces Ouvriers a-t-il en vue la gloire de l'Architecte? c'est le plus loin de la pensée. Celui-ci se hâte de faire du mortier, celui-la de tailler des pierres, cet autre de scier du bois; & le motif qui les y pousse, c'est, disent-ils tout bonnement, afin d'avoir dequoi diner. L'Ouvrage cependant ne laisse pas de s'avancer. Et quand chacun de ces Manœuvres viendroit à se figurer que c'est pour la gloire de l'Architecte qu'il travaille, qu'en seroit-il? si ce n'est que ce langage passeroit pour tenir du Visionnaire, qu'on se contenteroit d'en rire, & qu'on sauroit ce qu'on devroit en penfer.

#### ESSENTIBLLE. Lettre XXVIII. 81

ne pas beaucoup de gloire à l'Homme, c'est qu'elle restitue à Dieu tout ce que l'Homme en usurpoit.

Elle lui restitue la gloire d'être parsaitement desintéressé, de n'avoir nul besoin d'une gloire étrangère [a], d'être par cet endroit gratuitement bienfaisant [b], de pouvoir donner toujours sans être dans le cas de recevoir.

II. Part. F Je

[a] Ne pourroit-on pas conclure de-là, que les Hommes sont bien étoignés de pouvoir procurer de la gloire à Dieu par tout ce qu'ils peuvent imaginer; que s'ils en sont les instrumens, c'est plûtôt lorsqu'ils travaillent pour eux-mêmes, que lorsqu'ils se trémoussent pour avancer la gloire de Dieu,

comme ils parlent.

[b] Voilà l'unique fondement d'une dépendance volontaire. Supposons un Homme qui connoît Dieu dans ce point de vue, lui sera-t-il bien difficile de se résoudre à dépendre de ses Volontés, de se vouer à un Maître qui ne demande rien pour soi, & qui ne veut être obéi que pour l'avantage de ceux là même à qui il semble commander? Cette Dépendance est la seuse qui ne déroge point à la liberté de l'Homme, & qui n apporte point de contrainte : il va où il vouloit aller, il ne fait que donner son consentement à un Guide qui en connoît le chemin.

**数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数数** 

#### LETTRE XXIX.

#### MONSIEUR,

ces.

Des Mo. V Ous dirai-je que je soupçontifs efficane que la nouvelle Objection détermique vous me faites, vient d'une ner à des envie de spéculer encore?

La Religion envisagée de la sorte, seroit dénuée, selon vous, des Motifs qu'on emploie d'ordinaire pour engager les Hommes à souffrir, & à sacrifier dans l'occasion, des choses qu'ils chérissent le plus.

Selon moi, c'est tout l'opposé; & je crois fortement que s'il y a dans la vie de ces occasions délicates où l'on soit appellé à souffrir, l'Amour de soi-même bien entendu suffira

Essentielle. Lettre XXIX. 83

suffira seul, sans y joindre d'autres

Motifs.

Cela pourra paroître trop intéressé, je de veux; mais nous convinmes derniérèment, que le desinséressement dont l'Homme est capable, se réduit à bien peu de chose.

Peut-être n'est-il pas fait non plus pour en avoir davantage. En ce cas dequoi pourroit lui servir de se promener dans de belles Idées destituées de réalité, qui ne le méneroient qu'à des efforts impuissans?

Je mets au rang de ces efforts impuissans, tout ce qu'on sonde sur ces Maximes: Faite cela pour l'amour de Dieu, pour la gloire de Dieu. Rien ne coûte pour ce qu'on aime.

Combien de Maximes de même forte qui sonnent bien & qui charment l'oreille, quand il n'est question que de les entendre? L'I-tem, c'est l'exécution, & c'est précisément où se trouve le mécompte.

F 2 Où

Où prendre la cause de ce mé-

compte?

Ne seroit-ce point encore dans la Comparaison imparsaite de l'Amour Divin avec l'Amour Humain? Cette Comparaison, je le sai, peut être mise en œuvre dans quelque degré: mais comme il arrive souvent qu'elle péche par le sondement, lorsqu'elle est trop poussée, elle ne peut que donner le change.

Le véritable Amour, s'il y en a, consiste dans l'intérêt que l'on prend au bonheur de la Personne aimée, en sorte que l'on n'omette rien de ce qui est en soi pour le procurer, & que l'on soit même tout disposé, si le cas l'exige, à saire des sacrifices, soit pour la tirer de peine, soit pour rendre sa condition plus heureuse.

Cet Amour, s'il y en a de tel, tient quelque chose du desintéressement; & il faut convenir qu'il revient plus à l'avantage de l'Ob-

#### ESSENTIELLE. Lettre XXIX.85

jet aimé, que de celui qui aime, à moins que le réciproque ne s'y rencontre.

On ne sauroit mettre au même rang, l'Amour que l'on nomme Passion. S'il se pare de desintéressement, ce ne peut être tout au plus que du côté des Pistoles, encore est-il bien rare d'en trouver de tel : à tous autres égards, il en est entiérement incapable; il seroit supersu d'entreprendre de le prouver.

Cet Amour cependant, tout intéressé qu'il est, peut engager quelquesois à des Sacrifices. Mais à qui les fait-on en pareil cas? C'est à soi-même sans-contredit: on achéte par-là quelque Bien, soit réel, soit imaginaire, que l'on estime plus que ce que l'on donne en échange: l'on ne s'y résout pas, sans savoir sur quoi compter.

On dit que rien ne coûte à celui qui aime, & c'est là-dessus que l'on bâtit

bâtit la Morale sublime de sacrifier ses intérêts à ceux de la Gloire de Dieu. Rien ne paroît plus no-ble. Mais je crois que c'est ici précisément que la Comparaison péche par le fondement. Voyons, Est-ce à cause que le Principe de tels Sacrifices est desintéressé qu'ils ne coutent pas ? C'est tout l'opposé : car il est évident qu'ils ne sont facilités, que parce que l'on compte sur le dédommagement. C'est à soi-même que l'on facrifie. Il en coûte peu à celui qui séme, lorsque c'est lui-même qui doit moissonner.

S'il est vrai que l'Homme soit bâti de la forte, ( & je doute qu'on ose le contester ) on ne pourra plus supposer que des effets qui lui coutent, partent d'un principe desintéressé: il se trouvera tout au contraire, qu'il ne se résout à ce qui lui coûte, que par la vue

# ESSENTIELLE. Lettre XXIX. 87

de son plus grand intérêt [a].

Vous vous plaisez à ravaler l'Homme, dira-t-on peut-être. Vous lui avez cependant accordé une es-F 4 péce

[a] Mais quoi ! la Vertu est-elle de nature à ne pouvoir nous faire agir que par cette considération? Ce Mois même pris de l'autre Monde, n'a-t-il point quelque chose d'étranger?

Je répons qu'il y a une différence à faire entre l'exercice de la Vertu considérée en elle-même, & les Peines ou les Sacrifices auxquels cette même Vertu peut conduire.

La raison de cela, c'est que le Bien pris en lui-même n'a rien d'opposé à la Nature Humaine. Il suit de la, qu'un Homme réellement vertueux peut très naturellement faire le Bien, sans autre raison que celle d'un fond d'équité, d'une inclination bienfaisante.

Il n'en est pas de même de la Douleur : loin d'être propre à la Nature, à la Nature même dans l'ordre, elle lui est très-opposée. Il résulte de-là, que tout acquiescement à quelque souffrance que ce soit, ne peut être pris que dans la persuasion ou l'attente du dédommagement.

A le prendre de cette manière, cet acquiefcement se trouvera fondé, non seulement dans la Nature de l'Homme, mais dans celle de Dieu même; puisqu'il n'est pas possible de supposer que Dieu puisse acquiescer aux souffrances de ses créatures, qu'en vue de leur plus grand avantage, ou pour les rendre capables d'un plus grand degré de bonheur. péce de desintéressement; & même par rapport à ses Semblables, vous ne l'en avez pas jugé entièrement incapable.

Il est vrai que si l'Homme est susceptible de quelque sorte de desintéressement, il seroit bien plus dans le cas de l'exercer envers ses Semblables qu'envers la Divinité.

Ce qui pourroit approcher de cette idée, c'est l'Amitié. Il n'est pas sans exemple que des Amis lui ayent sait des sacrifices; mais il ne saut pas trop creuser, pour souiller si ces sacrifices sont entiérement desintéressés, s'il n'y a point d'espérance de réciproque, ou tout au moins de dédommagement, par la reconnoissance qu'on en attend.

Encore un coup, il ne faut pas trop raffiner pour chercher un desintéressement parfait. N'ôtons pas à cet Homme la satisfaction qu'il ressent de la reconnoissance de son Ami. Peut-être qu'à la vérité il n'eût

#### ESSENTIELLE. Lettre XXIX. 89

pas poussé si loin ses services, si cet Ami eût dû l'ignorer toujours. N'importe. S'il en eût fait une partie, c'est plus qu'on ne devoit en attendre.

Il est donc vrai que l'Homme ne manqueroit pas d'occasions d'exercer le desintéressement envers ses semblables, & qu'à défaut de ce desintéressement parfait, dont il n'est peut-être pas susceptible, il peut du moins leur rendre des services qui lui coûtent, & qui leur sont très-avantageux, sans en attendre précisément le réciproque.

Mais si nous le tirons de là, je suis bien embarrassé de savoir, comment nous lui serons exercer le desintéressement envers le Sou-

verain Etre.

Ce que nous faisons pour un Ami, cet Ami en prosite. Les peines que nous nous donnons pour lui, servent ou à le tirer de quelque malheur, ou à lui procurer du du soulagement; & le soulagement qu'il en reçoit, cause une satisfa-Etion sensible à un Cœur bienfaisant.

Mais le moyen d'exercer cette Inclination bienfaisante envers l'Etre infiniment heureux? Quelle espèce de soulagement lui procurerons-nous? Recueillira-t-il quelque fruit de nos peines? & les sacrifices que nous lui ferons, tourneront-ils à son prosit?

Vous m'arrêtez ici, & vous me faites remarquer, que si ces peines ou ces sacrifices sont de nulle utilité pour l'Etre Suprême, ils peuvent m'être très-utiles, que ce n'est qu'en vue de mon avantage que cet Etre souverainement Bon peut consentir à me voir souffrir.

Ici je vous arrête à mon tour; & pour vous faire remarquer que vous me tirez du desintéressement, il vous échape dans ce détroit, sitôt qu'il est question de m'engager à souffrir ou à faire des sacrisse.

#### ESSENTIELLE, Lettre XXIX. 91

ces, il vous devient inutile, vous êtes obligé d'en appeller à mes propres intérêts, à mon plus grand avantage.

Je vous entens à présent, ce langage est à ma portée; il se pourra que je me résoudrai, lorsque je serai bien éclairci de la nécessité d'opter, à perdre un petit bien pour en obtenir un plus grand.

C'est où il en faut revenir. En vain se flatteroit-on d'une générosité chimérique. Une assez bonne preuve, c'est que les Moralistes qui s'élévent davantage dans les Motifs sublimes des intérêts de la Gloire de Dien, sont obligés d'en redescendre, & de revenir à l'intérêt de l'Homme même lorsqu'il est question de le faire agir [a]. Hors de-

<sup>[</sup>a] Témoin cette façon usitée de s'exprimer en pareil cas, Vous n'aurez pas sujet de vous en repentir un jour; vous semez peu; & vous moissonnerex beaucoup. Temoin encore cette Déclaration de St. PAul. Tour bien

Ils ne laissent pas d'exiger que l'on joigne tous ces Motifs ensemble. N'être déterminé que par ce-lui de son intérêt, seroit avoir l'ame bien mercenaire. Mais je voudrois les prier de me dire, si le Motif sans lequel on ne se détermineroit point, ne subsiste pas seul, [a], & si ceux qu'on prétend y joindre ne sont pas de trop & tout-à-sait hors d'œuvre, sans nul effet

compté, j'estime que les souffrances du tems présent ne sont point à contrebalancer &c. Tant il est vrai que les Hommes calculent

toujours. Voyez Lettre XII.

(a) Si l'on oppose encore, que le Desir de plaire à Dieu peut engager à faire des Sacrissies independamment du motif de notre avantage, je répons que l'on ne fait par-là que décrire le tour du cercle, je vous prens par votre parole. Ce qui vous détermine à ces Sacrissies, c'est, dites-vous, le Desir de plaire à Dieu. Pourquoi desirez vous de lui plaire? Pour avoir son approbation. Et pourquoi desirez-vous son approbation? Pour être heureux. Hé! que ne dissez-vous d'abord, que c'est le Desir d'être heureux qui vous détermine à ces Sacrissies.

# ESSENTIELLE. Lettre XXIX. 93

effet par conséquent, si ce n'est de donner un saux lustre à l'Homme qui s'en pare & qui s'estime

à proportion.

Ne pourroit-on point inférer de là, que la nécessité de s'humilier, de s'anéantir [a], comme on parle, le risque de s'en faire accroire, n'a d'autre cause que la fausse Elévation, le Beau imaginaire dans lequel on cherche à se guinder?

Hors de là l'Homme seroit à sa place, il n'auroit pas besoin de redescendre; & les efforts qu'il fait pour se rabaisser, marquent assez

qu'il est déplacé.

Mais ces mêmes efforts ne sontils point peine perdue, puisqu'a-

près

(a) Ce qui fait que l'on prend le change en fait d'Humitité, c'est qu'on se la figure comme quelque chose de positif, comme une Versu dont on doit produire des actes. Il est pourtant vrai, qu'elle n'est rien de semblable; que la réalist de l'Humitist est purement négative, qu'elle consiste à ne se point aveugler soi-même sur le fond de ses Dispositions, à donner à chaque chose son nom.

près être descendu, il faut qu'il se guinde de nouveau pour rattraper ces beaux motifs : motifs qu'il est obligé d'avoir, & sans lesquels il se reprocheroit d'avoir l'ame bien mercenaire.

Ce qu'il y a de désolant, c'est qu'après s'être réhabilité dans ces Motifs nobles & relevés, pour peu qu'il y fasse de réstexion, le voilà affecté par le poison subtil de l'Orqueil.

Sérieusement, la Vertu seroit-elle de nature à ne pouvoir être apperçue, sans apporter avec elle le poison le plus dangereux [a]? En

[a] L'Homme le plus vertueux, s'il se connoissoit à fond, ne trouveroit chez soi nul fujet de s'en faire actroire; il n'auroit besoin de se cacher à lui même ni les salens ni ses vertus, ce seroit affer pour lui que d'y mettre le juste prix ; il seroit dispensé par cela même de ces attes d'Humilité par les quels on s'efforce de se persuader qu'en ne mérite rien, qu'on ne fait rien pour Dien &c. Efforts qui supposent tacitement, & qui prouvent sans équivoque, que l'on croit faire quelque chofe.

# ESSENTIBLLE, Lettre XXX. 99

ce cas il faudroit convenir qu'elle fait sans comparaison plus de mal aux Hommes, qu'elle ne sauroit leur faire de bien.

Ou ne seroit-on pas mieux fondé à conclure que la Vertu réelle n'est guéres connue?

# de LETTRE XXX.

MONSIBUR,

St-ce tout de bon que vous De l'A m'accusez de faire l'apologie Propre. de l'Amour-propre? Il ressemble si fort, selon vous, à cet Amour de soi-même que j'autorise, qu'il n'est pas aisé d'en faire la différence.

Cela supposé, vous remarquez qu'il y auroit de la contradiction, à prétendre conduire les Hommes au Bien par un Principe vicieux.

Je le pense même. Ce qu'il y

a de vrai, c'est que je mets une dissérence très-grande entre l'A-mour de soi-même bien entendu, & ce Principe vicieux que l'on nomme Amour-Propre. Je dis plus: celui-ci me paroît être précisément l'opposé de l'autre [a]: à le bien prendre, il n'est qu'un saux A-mour de soi; & loin de conduire l'Homme à son but, il l'en écarte infiniment.

S'aimer, c'est se vouloir du bien. L'Amour bien entendu s'attache au Bien même. L'Amour faux se contente de l'apparence du Bien.

L'Homme est tellement sait pour le Bien, que ce mot seul sait sur lui une impression agréable; & le Mal lui est si fort opposé, que l'idée seule du Mal lui est pénible.

Il

<sup>[</sup>a] L'Amour de soi-même bien entendu, seroit un des fondemens de la Société Civile, au
lieu que l'Amour-Propre en est la ruine: &
ce n'est que pour parer au desordre qu'il y
causeroit, que l'on a été contraint de former des établissemens qui lui servent de frein,
à qui sans cela seroient superstus.

## ESSENTIELLE. Lettre XXX. 97

Il court donc nécessairement après le Bien, comme il suit nécessairement le Mal. Ce qui le trompe, c'est un goût dépravé, un discernement faux, qui lui sait prendre l'un pour l'autre.

La première espèce de Bien que l'Homme est capable de goûter, c'est le Bien Naturel: tout ce qui se rapporte au Bien-être du Corps, comme le premier Mal auquel il est sensible, est tout ce qui peut l'altérer.

La sensibilité à cette espèce de Bien, n'a rien qui ne soit dans l'ordre; il est réel dans son espèce; & en vain certains Moralistes le taxent-ils de faux: peut-être n'est-ce que dans le discours, & que pratiquement ils n'en jugent pas de même. Ce qu'il y a de vrai, c'est qu'il ne dépend pas de l'Homme d'être indifférent pour le Bien-être, & à cet égard il ne se mé-prend point.

II. Part. G Voi-

Voici où commence la méprise. Ce Bien est d'une espèce très bornée; & la capacité de desirer dont l'Homme est doué, cette capacité, disje, est fans bornes. Il en résulte que ne pouvant être satisfaite d'un Bien qui lui est trop inférieur, elle vient à se sigurer que la soif qui la ronge, n'a d'autre cause que de n'en être pas assez pourvue : de-là nait ce qu'on nomme Avarice, Ambition [a].

Parlons vrai. Ce qui seroit un Bien pour l'Homme réduit à sa juste destination, cesse d'être un Bien pour lui lorsqu'il passe le but, & il renverse l'ordre. Et la preuve que ce Bien devient un vrai Mal, c'est que le goût qu'il y prend éteint chez lui le goût du Bien

<sup>[</sup>a] Le comble de la méprise pour l'Homme, c'est lors qu'il se figure que ce Rien insuffisant accumulé à un certain point, acquiéte la qualité du Bien véritable.

## ESSENTIELLE. Lettre XXX. 99

Bien supérieur [a], qu'il satisfait l'un au préjudice de l'autre.

En effet l'avidité de ce qu'on nomme du Bien, conduit naturellement à faire brêche à la vérité & à l'Equité. La raison en est, que cette espèce de Bien occasionne nécessairement de la concurrence, que tous ne peuvent pas jouir en même tems, ni de l'Opulence, ni des Honneurs où ils aspirent.

C'est cette même concurrence qui donne lieu aux Passions les plus dévorantes. Ici la falousie est inévitable, & de-là combien de souterrains, de menées clandestines! Tirons ici le rideau : il y auroit trop à dire des ravages que cause, dans la Société Civile, le Faux Amour de Soi, ou l'Amour-Propre.

Il n'en cause pas moins par rap-G 2 port

<sup>(</sup>a) Le goût & le discernement tournés vers des objets bornés, se bornent par cela même; il n'en reste que peu ou point pour des objets d'une autre espèce, rien ne partoit plus insipide.

port à la Religion, si ce n'est peut-

être davantage.

On ne pourroit le croire, si l'expérience n'en faisoit preuve : car ensin il est clair que le Bien Moral, la Vérité, la Justice, que ce Bien, dis-je, est de nature à ne point saire de concurrence. On pourroit le nommer un Bien Universel: & cela supposé, sur quoi est sondée la Jalousie?

Rien n'est plus vrai cependant. C'est pour ce Bien, que les Hommes nomment vérité, qu'ils se déchirent davantage. Et la marque qu'ils sont bien éloignés de l'envisager comme universel, c'est qu'il ne rempliroit point l'idée qu'ils s'en forment, s'il n'étoit tout entier pour eux, c'est à dire pour la Société dont ils sont membres [a].

C'est

<sup>(</sup>a) C'est ce qui se vérise à la lettre chez les chréciens, & ils sont à cet égard une véritable copie des Juiss. En lisant l'Histoire de coux-ci, on ne peut assez s'etonner de leur ma-

#### SENTIELLE. LettreXXX. 101

C'est ici où la Jalousie sait son jeu, & où le Zéle s'évertue. On ne seroit pas content d'avoir raison, si tous les autres n'avoient tort. C'est ravaler la Vérité, que de l'envisager comme un Bien commun auquel tous les Hommes peuvent prétendre; & le Paradis même perdroit de son prix, s'il saloit l'avoir en commun & le partager avec tous [a]. Il y a bien une autre satisfaction de pouvoir se seliciter d'être compris dans le petit G 3 nombre;

marotte, de vouloir être seuls Dépositaires de la Vérité. Mais en envisageant les dissérentes Sociétés Chrétiennes, cet étonnement cesse. On y trouve le même esprit de jalousie poussé au plus haut point: l'exclusion d'autrui cause la satisfassion la plus sensible; c'est même là-dessus que l'on fonde la reconnoissance.

[a] Il y a des gens qui se récrient lors-qu'on ose seur dire, qu'il se pourroit que sons les Hommes sussent un jour participans du même Bonheur. Quel nom donner à cette Jatousse ? Appartient-elle à la Religion? ou n'a-t-elle point plus de rapport à ces Passions dévorantes que l'on nomme Avarice, Ambition, Envie même? Passions qui sont que l'Homme veut tout pour soi, & qu'il sait son mal du bien d'autrui.

nombre; & la reconnoissance sera bien plus grande, lors-qu'on fe verra préféré à tant de milliers de fes femblables.

Les Hommes comptent apparemment d'emporter l'Amour Propre en Paradis: il y sera même nécessaire, puis qu'il augmentera la Félicité, & de-là la Reconnois-

fance.

Ici paroit affez sensiblement la différence de l'Amour-Propre ou de l'Amour Faux , à l'Amour de soi-même bien entendu. C'est que celuici, en s'appliquant à la recherche du Bien même, ne prétend en exclure personne, parce que ce Bien est de nature à pouvoir se partager sans concurrence; au lieu que celui-là méconnoissant le vrai Bien, n'est satisfait que lorsqu'il se flatte d'une distinction particulière.

La raison de cela, c'est que ce faux Amour de soi est avide, non du Bien même, mais de l'estime qu'il

## ESSENTIELLE. LettreXXX. 103

qu'il s'attire. Aussi conçoit-il une extrême aversion, non pour le Mal, mais pour le blâme ou le mépris

qui l'accompagne.

De là vient que les Hommes s'accoutument insensiblement à se proposer l'estime comme le but [a]: de sorte que les soins qu'ils se donnent, tendent bien plus à paroitre vertueux ou Gens de bien G 4 qu'à

(a) Cela est si vrai, que l'on en vient à proposer aux Enfans l'estime comme le bus où ils doivent tendre. Ce langage à sorce d'être usité, n'a plus rien qui choque, & l'on s'étonneroit plûtôt qu'on s'avisat de le relever. Vo yons pourtant ce qu'il designe, ou ce qu'il suppose. Il suppose précisément ce que l'on a avancé, que l'Homme indissérent pour le Bien même, se contente de l'ombre du Bien, de l'estime qui n'en est qu'une suite, & qui ne doit jamais en être le but.

Disons quelque chose de plus. Tout moyen subordonné à une sin, n'est bon que rétativement à cette sin. Or si l'Estime est la
sin, & le Bien le moyen, le Bien ne sera desirable que rélativement à l'Estime. Que résultera-t-il de-là? Que l'Estime pouvant s'obtenir par les apparences du Bien, les Hommes
se contenteront de l'apparence. C'est essectivement dequoi ils se contentent très-volontiers.

qu'à l'être effectivement, à éviter le blâme & le mépris que le vice même (a).

Voici encore pourquoi cette espéce de Bien est susceptible de concurrence. C'est que l'estime des autres Hommes n'a qu'une mesure très-bornée; ils ne peuvent la partager sans qu'elle perde beaucoup de son prix. De-là vient que ceux qui prétendent la mériter, voudroient qu'elle sût toute entière pour

(a) C'est ici le caractère le plus marqué de l'Amour-Propre, & les effets sont affez les mêmes, quoiqu'ils différent dans les circonstances: on a remarque qu'il rend les Hommes plus passionnés sans comparaison pour l'Estime, que pour la Vertu. Il en est précisément demême par rapport à la Verise: l'extrême jalousie qu'ils font paroître à cet égard, va bien plus au nom qu'à la chose. La preuve, e'est que les mouvemens qu'ils se donnent, tendent bien plus à persuader aux autres qu'ils ont trouvé la Vérité, qu'à la chercher effectivement. Ces Volumes étonnans, dirai-je, ces tas de Controverses? à quoi tendent-ils? Quel peut être le but de cette foule d'Ecrivains qui se sont épuisés en disputes? Est-ce à découvrir la Vérité? Point du tout. C'est à convaincre autrui qu'on la possède, & qu'on l'a toute entière de son côté,

#### ESSENTIELLE. LettreXXX. 105

pour eux, ou du moins ils voudroient la posséder avec tant de distinction, que personne n'en approchât que de très loin.

L'expérience le vérifie; & quelque soin que les Hommes prennent à cacher la passion qu'ils en ont, ils ne sauroient donner le

change à d'autres.

Cet Homme passoit dans le Public pour être d'une habileté consommée, d'un jugement exquis. Un autre paroit sur la scéne, à qui l'on ajuge la même capacité; on l'égale au premier. Celui-ci en est démonté, il semble que ce qu'on donne à l'un soit autant de rabbattu pour l'autre: il ne peut souf-frir d'être égalé; que seroit-ce, s'il se voyoit surpassé?

Vous paroit-il après cela que

Vous paroit-il après cela que cet Amour aveugle de soi-même ressemble peu ou beaucoup à cet Amour raisonnable que j'autorise? Je ne le pense pas. Les effets du pre-

### 106 LA RELIGION

premier, vous le voyez, ne sont pas fort avantageux ni à la Religion ni à la Société Civile.

Pour mettre le contraste dans tout son jour, il faudroit, je le sens bien désigner ou décrire les effets de l'autre, & c'est ce qui ne seroit pas aisé. Si cependant il m'arrivoit de me trouver d'humeur à l'entreprendre, car il ne faut dire non de rien, je pourrois peut-être en venir à bout.

# or are de construction de cons

## LETTRE XXXI.

## MONSIEUR,

fets de l'Amour de foimême bien enzendu.

Des ef. T L n'étoit pas difficile de décrire les effets de l'Amour-Propre; on ne voit autre chose & dans soimême & dans autrui. Mais où trouver des gens qui sachent s'aimer eux-mêmes d'un Amour rai-Sonnable,

### ESSENTIELLE. Lettre XXXI. 107

sonnable, c'est à dire, qui sachent aimer le Bien, le Bien convenable à l'Homme?

Qu'est-ce donc que le Bien? N'a-t-il pas en soi dequoi se saire aimer? Pourquoi en aime-t-on les effets dans autrui? Et pourquoi la seule idée d'un véritablement Homme de bien suffit-elle pour s'attirer notre estime?

Seroit-ce, parce que les effets du Bien dans autrui rejaillissent jusqu'à nous, qu'ils contribuent à nous procurer divers avantages? Cela pourroit bien être. Il est pourtant vrai que ce n'en est pas l'unique sause, la preuve en est claire. C'est que nous pouvons être pris du même sentiment d'estime pour un Homme qui vivoit il y a quelques siècles, & dont par conséquent nous n'attendons rien.

Cela nous méne à conclure, que le Bien a sa propre valeur, qu'il est aimable, estimable en soi, indé-

indépendamment de ses effets.

Cela supposé, ce Bien doit être de nature à rendre plus heureux encore le Sujet même dans lequel il réside, que ceux qui ne le connoissent que par les avantages qu'ils en retirent.

D'où vient donc que les Hommes qui aspirent toujours à ce qu'ils croient le meilleur, ambitionnent si peu pour eux-mêmes la réalité de ce Bien dont ils font tant de cas dans les autres? Ce contraste est embarrassant.

Seroit-ce qu'ils varient dans l'eftime qu'ils font du Bien? Rien moins: ils ne renoncent jamais au droit qu'ils ont d'y prétendre : & la marque qu'ils ne prétendent pas déroger à ce droit, c'est l'extrême jalonsie qu'ils font paroitre pour tout ce qui en a l'apparence.

Mais ces apparences dont ils se contentent pour eux-mêmes, en font-ils cas chez autrui? Ho! il

faut

## ESSENTIELLE. Lettre XXXI. 109

faut distinguer ici: la chose est bien différente; ils veulent de la réalité chez les autres (a).

Remarquez, s'il vous plaît, que tout en chemin faifant, & sans y faire une attention directe, voi-

là ma Thése bien établie.

J'en prens la preuve dans l'approbation générale que tous les Hommes sont obligés de donner à la réalité du Bien; en ce que tous conviennent unanimement, que si chacun des Membres qui composent la Société, savoient s'aimer eux-mêmes comme il faut, c'est à dire

(a) D'où peut venir un contraste aussi étonnant? l'eut-être que diverses choses y contribuent.

Nous le remarquames dernièrement. Le goût des Hommes pour le Beau & le Parfait, l'impatience qu'ils ont de s'y voir, devient par accident la cause qui les en éloigne. C'est que par un esset de cette même impatience, ils s'accrochent à la plus petite lueur, à la plus légère image du Bien: insensiblement ils le prennent pour le Bien même: & ce qui contribue encore à leur donner lieu de s'en contenter, c'est l'estime qu'ils voient que d'autres en sons.

dire, s'ils savoient aimer le Bien même, il en résulteroit l'accord le plus doux, l'harmonie la plus par-

faite.

La chose n'est pas douteuse. S'il est une fois établi, que s'aimer mal, s'attacher à quelque Bien faux ou apparent, est la source de toute concurrence, de toute discorde, il est indubitablement établi, par la raison des contraires, que s'aimer raisonnablement, s'attacher à un Bien non susceptible de concurrence, que cet Amour, dis-je, est la source de tout bon Accord.

topic land companies land

There made of Estate infortable.

Markett contact of him account by

content that to be the voters of

May you have been presented to the week he so the way of the contract the Con aper a de una esta de centre mente finanto make the first of the state of the same

inter of a

## \*\*\*\*

#### LETTRE

à l'Auteur.

MONSIEUR,

On ne peut en disconvenir. Si les Hommes avoient la téalité de ce dont ils revêtent l'apparence, la Société changeroit de face, elle deviendroit un Paradis. A quoi tient-il donc que la chose n'ait lieu, du moins pour ceux qui font profession d'estimer le Bien? Leur en coûteroit-il davantage de devenir effectivement ce qu'ils s'efforcent de paroître?

#### 112 LA RELIGION

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### LETTRE XXXII.

MONSIEUR,

Réponse à l'Objestion précédente. Voici le nœud de l'affaire. Tous les Hommes ont chez eux les semences, les principes du Bien. Ces semences sont comme ensevelies sous le fatras d'une infinité d'obstacles.

Les uns sont d'une espèce étrangére à l'Homme. Les autres sont comme inhérens, ils naissent de

fon propre fond.

Je range dans la première classe, le faux du Préjugé & d'une soule d'Opinions. Je mets dans la seconde, les Panchans, ou les Inclinations déréglées, qui ne trouvent que trop de correspondance dans les obstacles du dehors (a).

Il arrive donc que ces mauvais

<sup>(</sup>a) L'Exemple & la Coutume;

## ESSENTIELLE. Lettre XXXII. 113

cipes ayant beaucoup d'empire dans l'Homme, concourent à étouffer les semences du Bien, ou du moins à les reserrer, à empêcher qu'elles

ne se dévelopent.

Quoique le Principe du Bien soit très-simple, & par conséquent unique, on peut le considérer sous deux faces différentes; L'une, rélative à ce qui est vrai; L'autre, rélative à ce qui est bon & juste.

Au premier égard, il doit prévaloir sur le faux des Opinions. Au second, il doit l'emporter sur

le mauvais & l'injuste.

Quoique le faux en matière d'Opinion soit le plus aisé à détruire, il est pourtant vrai qu'il ne peut l'être réellement, qu'autant qu'il est combattu par degré.

Rappellons ici une remarque que l'on a deja faite [a] : c'est qu'une Lecture qui vous dévoile tout II. Part. d'un

<sup>(</sup>a) Voiez Lettre XXVII, Page 60.

d'un coup le faux d'un nombre d'Opinions, n'en détruit pas pour cela le principe. C'est une aide, il est vrai, ce sont des branches d'arrachées: mais encore un coup, il faut aller au fond, il faut apprendre par expérience à discerner le Vrai par un goût délicat, un sentiment de vérité qui porte avec soi sa propre évidence.

Ou s pour aller encore mieux au fait, il faut [a] nous défier des panchans secrets, des intérêts cachés, qui peuvent nous déguiser une partie du Vrai, & lui substituer une espèce de Faux, plus dangereux encore que celui que nous croyons avoir détruit.

Mais ce qui rend l'ouvrage de

<sup>(</sup>a) C'est ici le point important. Pour pen qu'on se démêle soi-même, on découvre que c'est presque toujours par quelque principe caché que l'on fait des essorts pour éluder cerinetas Vérités. Tant il est vrai, que tout est pratique dans la Religion, sans en excepter même ce qui semble être de nature spéculatire!

## Essentielle. Lettre XXXII. 115

longue haleine, c'est qu'on en est souvent à recommencer, & qu'un Obstacle n'est pas vaincu, qu'il s'en

présente de nouveaux.

Il s'en rencontre davantage encore par rapport au Bon & au Juste. C'est ici où l'on se retrouve chaque jour dans le cas d'apprendre par expérience, combien on en est éloigné. Ici rien de petit, rien à mépriser, tout peut servir de maître dans cette école.

Et qu'apprend-on encore? Rien qui paroisse, pas la moindre chose qui éclatte. On aprend, il est vrai, à devenir équitable [a]; mais est-il rien qui paroisse moins [b]? Car il

H 2 ne

(a) Grande éinde, & de toutes la plus nfgligée, parce qu'elle donne peu de relief.

(b) On objectera peut-être, que rien n'est si estimé qu'un Homme équitable, & que rien n'est si méprisé qu'un Homme reconnu pour ne l'être pas. J'en conviens; mais il y a ici une remarque à faire; c'est qu'il est bien plus aisé de discerner qu'un Homme n'est pas équitable, que de discerner ceux qui le sons véritablement. Ce qu'il y a de vrai, c'est

ne faut pas s'y tromper, ce n'est point avec apparat qu'on en acquiert l'habitude, ce n'est qu'autant & à mesure que l'on combat chez soi les contraires (a): étude par conséquent très-mortifiante (b).

Faut-il demander après cela, pourquoi les Hommes préférent les apparences à la réalité du Bien?

que ce qu'il y a de réel dans une disposition équitable, est ce dont les Hommes s'appersoivent le moins, qu'elle s'exerce à une infinité d'égards si petits en eux-mêmes, qu'il

n'est pas aise d'y mestre le prix.

(a) Ces contraires ne s'apperçoivent gueres, que par la difficulté que l'on trouve à les furmonter : hors de-la on laisse paffer une infinité de ces occasions, où l'on Geroit dans le cas de se reprimer. Sur quoi? Sur mille petites injustices que l'on fait au Prochain, & dont on ne se fait pas le moindre repro-

(6) Si du-moins on ne borne pas l'idée d'une disposition équitable, à ce le de ne point empiéter sur le Bien d'autrui Ceux qui la connoissent en elle même, n'auront garde de la confondre avec ce qui n'en est que l'écorce.

## 

#### LETTRE

à l'Auteur.

#### MONSIEUR,

Vous parlez en toute rencontre de l'Equité, & vous ne parlez point de la Charité (a). C'est manquer au point essentiel: puisque, selon ST. PAUL, celui qui n'a pas la Charité n'est rien, quelques belles qualités qu'il puisse avoir d'ailleurs.

#### H3 LET-

(a) Cette Objection est parallèle à celle que l'on a faite sur la Foi, Lestre XVI. Peutêtre ne seroit-il pas difficile de démontrer, que comme la Bonne-Fai est le fondement de la Foi, l'Equité est de même le vrai fondement de la Charisé.

#### 118 LA RELIGION

## \*\*\*\*

#### LETTRE XXXIII.

#### MONSIEUR,

De la Charité.

I L est vrai, je n'ai point encore parlé de la Charité, c'est-àdire, que je ne l'ai pas nommée, & cela parce que cette expression me paroît peu dévelopée, & souvent équivoque, si du moins on l'envisage comme indépendante d'une disposition équitable.

Il se pourroit cependant que la Charité bien conçue, ne sût essentiellement que l'Equité même, ou si l'on veut, qu'elle n'en sût qu'une suite, un effet naturel &

inséparable.

Le mot Charité se prend en différens sens. Nos Catéchismes nous disent qu'elle consiste dans l'Amour de Dieu & du Prochain. D'autres réduisent ce mot simplement

#### ESSENTIELLE. Lettre XXXIII.119

ment à l'Amour du Prochain & à la Pratique des Devoirs qui y sont

rélatifs.

D'autres le restreignent davange, & ne prennent le mot de Charité que dans un sens de Commisération, pour une Disposition à secourir les Misérables.

Pour éviter toute équivoque, je pense qu'il faudroit s'arrêter au second de ces sens (a), qui loin d'exclure le dernier, le supposer & le renserme nécessairement.

Nous voilà donc à examiner De l'A-quelle est la nature de cet Amour mour du prochain, qui nous est si for-chain. tement recommandé.

Mais une chose m'arrête ici. S'il est vrai, comme on l'a dit tant de sois, que l'Amour ne se com-H 4 mande

<sup>(</sup>a) Si l'on prétend que le mot Charité doive designer l'Amour de Dieu & du Prochain, à la bonne heure: mais comme on a parlé assez au long de cette partie de la Charité qui regar de Dieu, il n'est question ici que de l'Amour du Prochain.

mande pas, que le cœur est sait de manière qu'il ne lui soit possible d'aimer que ce qui lui paroit aimable; s'il est vrai enfin que tous Préceptes sur l'Amour soient superflus [a], nous voila bien embarrassées. Que serons-nous de tant de Préceptes qui nous ordonnent d'aimer le Prochain, & de l'aimer comme nous-mêmes? Comment, encore un coup, se tirer de ce détroit?

Faudra-t-il supposer que l'Evangile nous commande l'impossible? Ou faudra-t-il s'aveugler soi-même, en supposant qu'il nous est possible d'aimer par commandement?

Ni l'un ni l'autre, ce me semble. La première supposition seroit injurieuse à l'Auteur même de l'Evangile. La seconde seroit opposée aux Loix de la Nature; elle le seroit par conséquent aux inten-

P

<sup>(</sup>r) La Capacité d'aimer est purement passire. Or on a remarqué, que des facultés passires nel peuvent recevoir de préceptes.

ESSENTIBLLE, Lettre XXXIII. 121 intentions de celui qui en est l'Auteur.

N'y auroit-il point ici de milieu à prendre? je pense qu'oui. Ce seroit d'accorder l'Evangile avec lui-même, & de l'accorder en même tems avec les Loix inviolables de la Nature. Par-là il demeure-roit indubitablement établi, que la Nature & l'Evangile n'ont qu'une seule & même origine [a].

Voyons quelles sont les Propositions Evangéliques où la Charité est recommandée. Elles sont en très-grand nombre, tant dans les Evangiles que dans les Epitres. Elles n'ont cependant qu'un même sens, le nombre n'y ajoute rien. & toutes se réduisent à ceci. Tu aimeras ton Prochain comme toimème. A ceci tous connoîtront que vous êtes mes Disciples, si vous avez

(a) Remarque importante. Mettre l'Evangile en opposition aux Loix de la Nature, n'est pas le relever, c'est le dégrader. A l'ouïe de ces Préceptes, je me sens immobile; certain sentiment dont je ne puis me désaire, me dit tacitement, Comment faire pour obéir? L'Homme est-il bâti de la sorte?

Voyons encore, & prenons dans l'Evangile quelque autre Proposition. N'en trouverons-nous point qui soit plus à portée de l'Homme, & qui se fasse recevoir sans dissiculté?

Voici précisément ce qu'il nous faloit. Toutes les choses donc que vous voulez que les Hommes vous fassent, faites-les-leur aussi de-même, car c'est la Loi & les Prophètes.

Convenons-en, cette Proposition seule en vaut mille: tout ce qui est dans l'Homme acquiesce à cette Loi, rien n'y fait résistance.

Et quelle est cette Loi dans le fond? C'est la Loi immuable de l'Equité; Loi si universelle, écri-

#### ESSENTIELLE. LettreXXXIII.123

te en caractères si lisibles, que les plus Idiots ne peuvent la méconnoître, & qu'elle est même respectée chez les Peuples les plus barbares.

Il est donc ordonné aux Hommes d'être équitables, ou de travailler à le devenir? Sans contredit. Ici la Voix de l'Evangile & celle de la Nature ne sont qu'une seule & même voix (a). L'Homme par conséquent ne sauroit s'y soustraire (b), le prétexte de l'impossible n'a point ici de lieu.

D'ici l'on pourroit commencer à comprendre pourquoi l'on a,

(a) C'est cet accord de l'Evangile avec la Nature qui lui donne du poids, une autorité irrécusable.

(b) On dira que l'Homme s'y soustrait dans sa conduite; il est vrai, mais son entendement ne s'y soustrait point. Dans quelque instant que vous le preniez, pour lui demander s'il reconnoit la justice de cette Loi, il n'hésitera pas à répondre déterminément. C'est que lors-même qu'il s'en écarte, il fait, essort pour se persuader que sa conduite y est très-conforme. Et cela, n'est ce pas un aven tacite de l'autorité que cette même Loi a sur lui?

en diverses rencontres, proposé une Disposition équitable comme la baze de toute Vertu, & pourquoi l'on n'a point fait de mention directe de cette Vertu que l'on nomme Charité.

C'est qu'on avance peu, en proposant aux Hommes des Dispositions qui sont à une telle distance d'eux, qu'il ne leur est pas possible d'y atteindre, pas même d'en faire l'essai (a): ou s'il en résulte quelque chose, ce sont des efforts imaginaires, par lesquels on cherche à se persuader que l'on n'est pas bien éloigné de cette admirable Vertu, de cette Charité Divine, qui fait que l'on aime le Prochain comme soi-même.

Quoi donc? L'Evangile ne nous diroit-il rien par tant d'Exhortation réitérées, qui tendent à la Charité, à l'Amour du Prochain,

8

<sup>(</sup>a) C'est-la précilément ce qui rend immo-

ESSENTIELLE, LettreXXXIII,125

& qui de plus désignent cet Amour comme le caractère le plus marqué de la Perfection Evangélique?

Pardonnez-moi, je pense qu'il nous dit quelque chose. Ces Invitations doivent avoir un but. Ce but ne seroit-il point de faire entrevoir aux Hommes, quoique de fort loin, la disposition où ils doivent arriver un jour, & de leur faire sentir en même tems par les opposes qu'ils trouvent chez eux, combien ils en sont éloignés ?

Ces mêmes Invitations, prises dans ce sens, loin d'être inutiles, pourroient être d'un grand usage. Cet usage seroit d'empêcher que les Hommes ne vinssent à se figurer d'être fort près du but. Pour comprendre tout ce qui leur manque, ils n'ont qu'à faire comparaison de ce qu'ils sont avec ce but qui leur est proposé pour terme, & ils verront qu'ils ont du chemin à faire.

Voilà, je pense, le vrai sens de tant de Préceptes dont l'exécution semble être impossible, & qui l'est même actuellement, mais qui ne

le sera pas toujours.

C'est que les Hommes s'aimeront, quand ils seront devenus réellement aimables [a]; & ils le seront réellement, quand ils auront été ramenés à l'ordre, à l'intégrité de leur première origine (b).

(4) Alors ils s'aimeront sans Commande-

<sup>(</sup>b) Faut-il donc renvoyer cette heureuse disposition au fiécle futur? Oui, s'il est question d'un Amour qui embrasse tous les Hommes; puisqu'il est bien sur, que jusques-la il s'en trouvera peu qui soient vraiment dignes d'être aimes. Mais à le prendre dans un iens moins rigoureux, rien n'empêche que nous ne supposions que s'il y a dans le monde des Hommes véritablement estimables, & que s'il y en a d'autres capables de les difcerner, de demêler chez eux ce qu'il y a de bon essentiellement, sans s'arrêter aux apparences où d'autres se prennent: Je suppose, dis-je, que s'il y a des Hommes de cette trempe, non seulement ils pourront s'aimer, mais qu'il leur sera même impossible de ne s'aimer pas.

## ESSENTIELLE. LettreXXXIII.127

En attendant, ce qu'ils peuvent faire de mieux, c'est de se supporter réciproquement (a), & ils le feront s'ils sont équitables (b).

Nous voilà revenus de la Charité à l'Equité. Nous envisagerons celle-là comme le terme de la route, & celle-ci comme le seul chemin qui peut nous y conduire.

(a) Voilà sans-contredit la tâche la plus raisonnable que les Hommes puissent se proposer, celle qui est tout-à-la-sois le plus à leur poriée, & la plus assortissante à la triste condition des Hommes: Condition qui rend souvent les uns comme insupportables aux autres, & cela quelquesois non par des vices, mais par des impersections purement naturelles. C'est l'Amour-Propre qui se révolte à la vue de telles impersections, peut-être que des vices le blesseroient moins: l'Equité seule peu nous redresser là dessus.

(b) Une Disposition equitable nous feroit donner à chaque chose son prix. En nous mettant à la place de ce Prochain qui nous paroît méprisable, nous verrions combien il est injuste de le rendre responsable de ce qui n'a point dépendu de lui: c'est là une de ces injustices que l'on ne se reproche guè-

res.

## **\*\*\*\***\*\*\*\*\*\*\*

#### LETTRE

à l'Auteur.

#### MONSIEUR,

L faut en convenir, rien ne I met l'esprit plus au large, que cette façon d'envisager & la Charité & l'Equité, & d'assigner à chacune la place qui lui convient.

Hors de là, quelle torture ne se donne-t-on pas pour concevoir de la tendresse pour le Prochain, tandis-que dans le fond on n'a pour lui que beaucoup d'indifférence, de l'aversion peut-être, mais que l'on n'a garde d'avouer; car on ne manque pas de se dire, qu'il faut aimer jusqu'à ses Ennemis mêmes.

Et à propos de l'Amour des Fnnemis, j'oubliois de vous dire qu'il auroit pû trouver sa place parmi

les

i

la

de

ma

## ESSENTIBLLE. Lettre XXXIII.129

les Conseils Evangéliques, dont vous avez pris soin de justifier la sévérité. Celui-ci est unanimement reconnu pour le Précepte le plus dur, le plus difficile à suivre.

# \*\*\*

#### LETTRE XXXIV.

MONSIEUR,

zż

5

Ennemis est d'une tout autre Ennemis.

Mature, que celle des Conseils Evan-mis.

géliques, que l'on a pris à tâche de justifier (a).

En toute manière il est mieux ici à sa place, la réponse n'en est

Part. II. I pas

(a) Coux-ci sont du ressort des Facultés libres & assives, ce sont des Objets de discernement & de choix. Celui-là est du ressort de la Capacité passive, à qui il est très-inutile de donner des préceptes, comme on l'a remarqué plus d'une sois. pas éloignée, les principes en sont

tous établis (a).

S'il est vrai que l'on ne puisse aimer un Objet, qu'autant qu'il nous paroit aimable, il n'est pas possible d'avoir de la tendresse pour un Ennemi, pour un Homme qui nous hait, qui cherche à nous nuire; puis qu'un tel Homme, quel qu'il soit, nous paroit nécessairement très-haisable.

Mais est-il impossible d'être équitable envers un Ennemi? Il est très-dissible, je l'avoue, mais pas entiérement impossible: & c'est je pense la seule étude, le grand essort sur soi-même que l'Evangile peut

exiger [b].

L'Evangile même le suppose, & précisément dans le Texte où l'Amour

(b) C'est réduire ce Précepte à un sens de

<sup>(</sup>a) Dans un Système dont les principes sont prais, tout quadre, tout harmonise: on trouve dans ces mêmes principes, dequoi répondre à une infinité de Questions.

## ESSENTIELLE. Lettre XXXIV.131

l'Amour des Ennemis est recommandé. Jesus-Christ, après avoir dit, Aimez vos Ennemis, ajoute, Faites du bien à ceux qui vous haissent. N'est-ce point là expliquer une proposition par l'autre? ou du-moins, n'est-ce pas indiquer aux Hommes, par une proposition claire & très à leur portée, le chemin qui peut les faire arriver ensin à l'accomplissement de la première?

Et ce chemin n'est autre chose que celui de l'Equité: chemin qui sans contredit n'est pas exemt de difficultés, mais qui n'est cependant

ni impossible ni impraticable.

On conçoit sans peine, qu'il y a de la distance entre aimer quelqu'un & lui faire du bien (a); que si le premier ne dépend pas de nous, le second en dépend parfaitement.

I 2 C'est

<sup>(</sup>a) Distinction qui commence à débrouiller la question.

C'est que pour aimer ce quelqu'un, il faudroit que nous pustions lui trouver des qualités aimables; au lieu que pour lui faire du bien, il sussit que nous le voyions dans le cas d'avoir besoin

d'être secouru.

Mais quoi! l'Equité exigeroitelle que nous fissions du bien à un Ennemi, à un Homme qui nous fait du mal? Elle peut l'exiger sans doute, en divers cas; avec cette restriction cependant, que ce bien que nous lui faisons, ne le mette pas en état de nous nuire davantage: car dans ce casci, ce bien deviendroit pernicieux pour lui, il cesseroit d'être un bien (a).

Hors

<sup>(</sup>a) Remarque nécessaire, mais sur quoi des gens peu équitables pourroient le faire illusion, pour se dispenser de faire du bien à un Ennemi.

### ESSENTIBLLE. LettreXXXIV. 133

Hors de-là, il est mille occasions où l'humanité seule nous conduit à donner du secours à un Ennemi (a), & où il seroit non seulement dur, mais injuste même, de le refuser.

Ce ne sont encore là que des effets visibles d'une Disposition équitable: quelques ois ils sont équivoques (b), & peuvent procéder d'un goût d'ostentation: peut-être tendent-ils à rabaisser davantage un Ennemi, par l'humiliation qu'il en reçoit.

L'Équité réelle va plus avant, ou plutôt elle vient de plus loin: elle procéde d'un principe caché aux yeux des Hommes, & c'est de ce principe caché que partent

tous les bons effets.

I 3 Ce

(a) L'Humanité & l'Equité ne sont pas des choses bien dissemblables, ou plutôt elles

font inféparablement liées.

(b) Les Hommes sont capables de produire des actions en apparence ves-équitables, généreuses même; mais il n'est pas sur qu'elles procedent toujours d'un fond d'équité.

Ce Principe, le croiroit-on? n'est autre chose que l'Etude de soi-même, une Etude saite de bonne-soi (a), qui conduit à démêler dans l'Homme une infinité de ressorts secrets (b). Ces ressorts qui le sont agir se manisestent disséremment; ils varient dans leurs esserts, selon les dissérentes circonstances qu'ils rencontrent.

Cela supposé, il se pourra que cette étude, cette expérience, disje, me donne lieu de percer audelà de l'écorce, de démêler dans cet Homme qui me hait, des principes qui le rendent moins digne de blâme, moins haissable à mes yeux, qu'il ne paroissoit l'être par

les effets.

Cela

(a) Confirmation de ce que l'on a avancé, que la Bonne-Foi est dans l'Homme le

principe de tout Bien Moral.

(b) Un Homme accoutumé à se démêler sui-même, à discerner les ressorts qui le sont agir, peut trouver dans sa propre expérience, sinon dequoi justifier autrui, du-moins dequoi le trouver moins blamable, excusable peut-être.

### ESSENTIELLE. LettreXXXIV.135

Cela ne se fait point par effort, ni par de subtiles réflexions (a): c'est une suite toute naturelle de l'habitude, que l'on a plus ou moins acquise, de se mettre en toute rencontre précisément à la place d'autrui [b]; d'examiner, de peser les dissérentes circonstances où l'a mis sa situation, d'en faire comparaison avec celles où l'on se trouve soi-même.

Or il n'est pas douteux que cette balance-là ne sit bien changer le point de vue, & peut-être I 4 remet-

(a) On ne se dit pas qu'il faut le croire, mais on le pense tout naturellement: on ne s'avise pas de s'applaudir de ce qu'on pense de la sorte; complaisance qui suit d'ordinaire toute réflexion étudiée.

(b) Habisude d'un prix inestimable, mais qui ne s'acquiert que mès-lentement. Tel se figure d'y avoir sait bien du progrès, qui n'en est encore qu'à l'A B C. L'Esude de soi-même en fait la mesure, le degré en est insail-liblement proportionné. On pourra se direcent & cent sois, qu'il saut se mettre à la place du Prochain, & s'imaginer par cela seul qu'on s'y met effectivement. La distance est grande de l'un à l'autre.

Ne pourroit-il pas résulter de-là, qu'un Homme qui m'est contraire, ne me paroîtroit pas haissable dans le fond; que je pourrois même lui trouver des qualités estimables; que je l'envisagerois comme un Homme qui se méprend, à qui certaines apparences ont donné le change, & qui peut-être n'a pas été à même de se desabuser (b).

Con-

(a) Voilà qui feroit tomber tant de fausses comparaisons que l'on fait tacitement de soimême avec le Prochain, & qui tendent tou-

tes à nous relever en le rabaissant.

<sup>(</sup>b) La Prévention contribue souvent beaucoup à rendre les Hommes contraires les uns aux autres. Or est-il qu'un Homme-de-bien peut s'être trouvé dans des circonstances, qu'il ne lui ait pas été possible de s'en garantire. Cela supposé, il est naturel d'en conclure, que si j'eusse été dans le même cas, je m'y susse laissé surprendre de même,

#### ESSENTIELLE. LettreXXXIV .137

Convenons-en; ces effets d'une Disposition équitable différent peu de ce qu'on nomme Charité, & il n'importe guéres de quelque nom qu'on les nomme. Toute la différence que j'y vois, c'est que la Charité, si l'on entend par-là l'Amour du Prochain, la Charité, dis-je, ne peut avoir lieu qu'à la suite d'une longue & constante étude de soi-même: étude qui peut seule nous donner des leçons d'équité.

Cette étude reprime chez nous l'extrême panchant que nous avons tous à nous servir de poids ou de balances inégales dans les jugemens que nous formons, tant sur nous mêmes que sur autrui [a]. Et qui

<sup>(</sup>a) C'est de l'équité de nos jugemens que dépend l'équité de nos actions: la fausse estime de nous-mêmes nous conduit à mépriser le Prochain, c'en est la mesure. Plus la balance panche d'un côté, plus elle tève de l'autre: & il se trouve que ce qui la fait pancher du nôtre, n'est pour l'ordinaire rien d'estimable. Il n'est pas moins vrai cependant que nous agissons en conséquence, que nos actions en ont la teinture.

fait si tant d'Actes d'injustice qui troublent la Société, n'ont point leur principe dans ces jugemens faux, ces balances trompeuses (a)? Cela me paroît très-vraisemblable.

Et je serois porté à croire demême, que si les Hommes sont encore capables d'entendre raison, d'être ramenés au Bien par quelque endroit, la seule tache à leur prescrire sera, non d'être charitables, d'aimer le Prochain comme soi-même, mais de travailler sérieusement à devenir équitables.

LET-

<sup>(</sup>a) Toutes les Actions injustes procédent de la En effet, les Hommes ne varient pas sur ce qui est juste ou Injuste, dans tous les eas évidens qui ne les intéressent en rien. Pourquoi donc ne peuvent-ils pas convenir même fur les cas les plus simples , si-tôt qu'ils y prennent quelque inieret? C'est parce qu'ils ont pour le Prochain, des poids très-différens de ceux qu'ils ont pour eux-mêmes.

#### ESSENTIELLE, LettreXXXV.139

### **\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***

#### LETTRE XXXV.

MONSIEUR,

L vous paroît que je suppose Espéce les Hommes plus incapable d'ai- de Tenmer autrui, qu'ils ne le sont effec- dont les tivement. J'ai tort sans-doute, & Homje serai obligé de me retracter. 10s capa-

Faisons-leur réparation, ils sont bles. capables d'aimer, d'aimer beaucoup de choses qui se rapportent à une seule. Ils aiment tous ceux à qui ils tiennent, tant par les liens du sang que par ceux de l'intérêt, ou même par le goût du plaisir.

Dirai-je que souvent ils aiment autrui de la même maniére qu'ils aiment l'Argent, une belle Terre, une Dignite? Cela seroit trop bas, jugeons-en plus avantageusement.

Je ne sai cependant : il y a des cas, & ces cas ne sont pas rares,

où la perte d'un Homme qui auroit pu nous procurer l'un ou l'autre de ces avantages, nous laisse dans la désolation, & une désolation très-réelle

Il est en échange d'autres cas où la perte d'un Homme que nous chérissons beaucoup, & qui nous laisse dequoi nous en consoler, que cette perte, dis-je, nous desespère, mais de ces desespoirs violens, qui ne sauroient être de durée, & qui cédent bientôt la place aux sujets de consolation.

Voila qui prouve affez que les Hommes ne sont pas incapables de tendresse, que je me suis trom-

pé dans mes jugemens.

Si quelque chose pouvoit les justifier, c'est que peut-être bien des gens ne voudroient pas confondre cette espèce de Tendresse, avec cet Amour du Prochain que l'on nomme Charité, & que l'Evangile recommande.

#### ESSENTIELLE. Lettre XXXV.141

Ce qu'il y a de vrai encore, c'est qu'une Tendresse de cette sorte, loin de pouvoir être universelle, de s'étendre sur le Prochain en général, ce qui seroit le propre de la Charité; cette Tendresse, dis-je, est de nature à produire tout l'opposé.

Le croiroit-on? c'est de-là que naît ordinairement cet Esprit d'indissérence, de dédain même, pour ceux à qui l'on ne tient par aucun de ces liens. Disons quelque chose de plus: l'Esprit de haine, d'aversion, d'aigreur, de resentiment, n'a pas d'autre cause.

Et comment se peut-il qu'un aussi grand fond de tendresse produise son contraire? Voici comment cela se peut. C'est que cette sorte de Prochain à qui nous ne tenons ni peu, ni beaucoup, celui-là, dis-je, nous est pour le moins indifférent. Si nous le supposons d'une condition abjecte, ou que

que son extérieur nous déplaise, il s'attire notre dédain.

Si nous faisons quelques pas de plus, & que nous venions à le supposer comme propre à nous traverser, à entrer en concurrence, tant avec nous qu'avec les nôtres, (car c'est la même chose) ho! il n'en faut pas davantage pour mettre les passions en jeu : que ce soit tout ce qu'on voudra, aversion, haine, ressentiment, il n'importe, ce sera toujours précisément les opposés de cette prétendue tendresse; & il ne sera pas moins vrai encore, que ces mêmes opposés en sont l'esset. Accordez cela.

C'est ce que l'expérience accorde très-bien. On sait assez que ces Hommes si tendres pour ce petit cercle de gens à qui ils tiennent & dont ils sont le centre, regardent tout le reste des Hommes avec un esprit d'indissérence, qui tient peutêtre du dédain. Exceptez-en ce-

### ESSENTIBLLE. LettreXXXV. 143

pendant tous ceux qui en imposent, soit par de l'Opulence, soit par des Dignités. Il ne faut pas confondre les choses, ceux-ci ne sont rien moins qu'indifférens. Pour les mieux distinguer, il n'y a qu'à les faire entrer dans le cercle [a], il peut s'aggrandir.

Voilà, il faut l'avouer, cette espèce de tendresse un peu dégradée: & notez que des gens de ce caractère s'en savent tout le gré possible; ils se donnent, gratuitement & sans saçon, le titre de bon cœur,

d'ame

<sup>(</sup>a) Ce cercle peut être de grande étendue pour certain ordre de gens. A le prendre d'une autre façon, il n'y a qu'à en exclure tous ceux qui sont hors d'état de procurer aux autres quelque avantage que ce soit. Or comme il se trouve même parmi les Pesits, ceux du plus bas étage, des gens dont on est à même de tirer parti, il en résulte que ceux-ci doivent y trouver leur place; qu'on se tromperoit sort, si l'on supposoit qu'il ne dût contenir que des Riches, des gens opulens.

d'ame sensible & tendre (a), généreuse peut-être; ne leur en ôtons

pas le plaisir.

Et cette autre Disposition tendre que l'on appelle Compassion, Commisération [b], dans quelle classe la rangerons-nous? Dans une clas-

se un peu différente.

Hé quoi ! en ferons nous une Vertu ? l'appellerons nous Charité? Ni l'un, ni l'autre, si l'on veut : il se pourroit cependant qu'elle eût son prix. S'il étoit question de l'examiner, je serois sort d'avis de renvoyer la chose à demain.

(a) Il faut convenir pourtant, que ceuxci valent quelque chose de plus que ces gens durs qui ne sont sensibles pour qui que ce soit.

(b) La Commisération doit désigner quelque chose de plus que la simple Compassion; la

fuite le fera voir.

# Essentielle. LettreXXXVI.145

## \*\*\*\*\*\*

#### LETTRE XXXVI.

#### MONSIEUR,

J E n'ignore pas que l'on ensei- De la gne que la Compassion est une compassion.

Disposition naturelle, qui n'est pas

de grande valeur (a).

Il est vrai qu'il peut y avoir à cet égard quelques distinctions à faire. Je ne serois pourtant pas tout à fait de l'avis que toute Disposition purement naturelle sût par cela seul de peu de prix [b].

II. Part. K Et

(a) Il y'a quelque inconvénient à ravaler trop ce que l'on apelle Disposition naturelle: cela pourroit porter contre l'Auteur même de la Nature, qui n'a rien mis dans l'Homme qui ne doive être mis en œuvre.

(b) L'Equité est une Disposition naturelle, à le prendre dans certain tens, parce qu'elle est établie sur le fond même de la Nature. Dans un autre sens on pourroit la nommer sur naturelle, parce qu'elle doit être acquise, & qu'il

Et pour en revenir à ce qu'on nomme Compassion, Commisération, je conviens qu'il s'en trouve de dissérente espèce [a]. De quelque nature qu'elle soit, elle est d'un grand usage dans la Société, elle concourt à sa manière à remplir les intentions du Souverain Etre. Il faut avouer cependant qu'elle peut être telle, qu'elle revienne presque entièrement à l'avantage de ceux qui en sont les Objets (b).

Expli-

qu'il en coûte pour l'acquérir. Dans ce même lens il sera vrai de dire, que les Hommes, faits comme ils sont, ne sont point naturellement

équitables.

(a) La différence qu'il y a entre la compassion & la Commisération, c'est que la première est un Mouvement involontaire & momentané, par lequel nous prenons part aux
peines d'autrui; au lieu que la Commisération
est cette Disposition stable & constante, qui
nous fait prendre part aux miséres du Prochain volontairement & librement, & qui nous
porte efficacement à travailler à le secourir.
Cette Disposition n'est en rien dissérente de
ce qu'on nomme Disposition équitable. Voyez
Page 149. Note b.

(b) Et peu ou point à l'avantage de celui qui l'exerce: on en verra la raison plus bas.

### ESSENTIELLE. LettreXXXVI.147

Expliquons-nous. Je mets dans ce rang cette Compassion purement machinale, qui n'est ni Vice ni Vertu. C'est celle que la présence de certains Objets excite, qui remue chez nous certains resorts, dont l'ébranlement nous fait souf-frir, & nous laisse dans le mesaise.

Rien de plus presse en pareil cas, que de chercher du soulagement: & on le trouve tout naturellement, par celui qu'on procure à ce même Objet de compassion.

Il est aisé d'en conclure, que le mouvement qui nous y porte, n'est en rien différent de ce mouvement machinal par lequel on se débarrasse de ce qui incommode, ou qui fait qu'on change de place pour se mettre plus à son aise.

Il est donc vrai qu'une semblable Disposition peut être plus avantageuse à ceux qui en éprouvent l'effet, qu'à celui chez qui elle a lieu. C'est qu'à ceux-là elle procu-

K 2

re de l'assistance, du soulagement : à celui-ci, elle ne fait ni bien [a] ni mal, elle le laisse tel qu'il étoit.

Mais cette même Disposition ne pourroit-elle point nous conduire à quelque chose de mieux [b]? je pense que oui. Peut-être qu'étant cul-

(a) Du moins lui fait-elle un très-petit bien, si tant est qu'il se borne au soulagement dont on a parlé. Il y a cependant ici une remarque bien importante à faire: c'est que ceux qui travaillent à é-ousser chez eux ce sentiment naturel, qui se roidissent contre ses impressions, ceux-là, dis-je, se sont à eux-mê-

mes beaucoup de mal.

(b) Ce Principe de Sensibilité bien dirigé doit conduire à du mieux, comme l'extinction de ce même Principe mene de pire en pire ceux qui ont le malheur d'y reuffir. Un acheminement, à cette Insensibilité, ( car elle doit avoir des degrés) seroit de faire effort pour détourner la vue de tous les Obejets propres à émouvoir. Il se trouve nombre de gens qui n'en sont encore que la; ils ne font pas les maîtres de s'endurcir à la vue des Misérables, mais ils font ce qu'ils peuvent pour l'éloigner, peut être même pour éviter d'y penfer. Grand acheminement à une dureté consommée: & le peu de sensibilisé qui leur reste, (dont ils se savent meme bon gré) quel nom peut-elle mériter? Foiblesse de tempérament. Ils font durs dans la volonté, ils ne font fenfibles que par machine.

#### ESSENTIEL LE. Lettre XXXVI.149

cultivée, elle nous méneroit à une autre qui auroit son prix, & qui vaudroit non seulement par les avantages que d'autres en retireroient, mais qui seroit deplus trèsavantageuse au Sujet même chez qui elle auroit entrée [a].

J'entens par-là une Disposition bienfaisante, une Bienveillance universelle (b), qui a l'Humanité

pour Objet.

K 3 En

(a) Il est de la nature du Bien, d'être essentiellement plus avantageux au Sujet dans lequel il réside, qu'à ceux qui ne le connoissent que par reverbération. On l'a deja re-

marqué ailleurs.

(b) Cette Disposition bienfaifante, lors-qu'elle est réelle, a pour principe un fond de
Bonté & d'Equité. On voit des Etres de même origine, de même nature que soi, on les
voit misérables, sans qu'ils ayent pu le mériter: on souffre de la disproportion que
l'on remarque entre leur condition & la
sienne; & de-la on comprend toute la justice qu'il y a à faire ce qui dépend de soi
pour rendre leur condition moins rigoureuse.

Ne pourroit-on pas faire ici une remarque, qui me paroît bien à sa place? C'est que ce qu'on apelle communément Oeuvres de Charisé, de Bénésisence, ne sont, à le bien prendre, que des Astes de Justice, des essets nécessaires d'une Disposition équitable.

### 150 LA RELIGION

En quoi celle-ci différe-t-elle de l'autre? C'est qu'elle dépend moins de la machine, qu'elle peut sub-sister indépendamment des Objets qui excitent la compassion. Ces Objets, il est vrai, lui donnent lieu de s'exercer, mais ils ne la produisent pas, le sond en est indépendant,

Ne pourroit-on point dire que ce Fond, cette Disposition de Bienveillance, appartient à l'Ame: au lieu que la Compassion, telle qu'on l'a désignée, appartient au Tem-

pérament ?

L'un & l'autre, on l'a deja dit, ont bien leur usage: & tel qui n'est guéres susceptible de cette Inclination bienfaisante, a besoin d'être remué par des mouvemens de Compassion.

Et que sait-on encore, si cette même Compassion n'a pas besoin d'être soutenue par quelque secours étranger, peut-être le qu'en dira-t-

### ESSENTIELLE. LettreXXXVI. 151

Homme dur, ou le desir de passer pour un le desir de passer pour généreux, pour bienfai-

[ant [a]?

Il est vrai que si la Compassion toute seule est de peu de prix [b], tous ces autres esfets de nature étrangère le seront beaucoup moins encore : ils doivent supposer une Nature bien dégradée, bien abatardie, puis qu'elle est obligée d'emprunter d'ailleurs, ce qu'elle de-

(a) Jesus-Christ fait allusion à ces Mosifs de nature étrangère, loriqu'il parle des Aumones faites en vue de s'attirer de l'estime. Ces Vues détournées sont tant de honte à l'Homme, qu'il n'ose pas se les avouer à lui-même, il en sent toute la bassesse, & n'a pas besoin qu'on le prêche pour le persuader.

(b) La simple compassion, quoique machinale, n'a rien de faux: c'est un monvement direst, qui va tout uniment à son but: au lieu que cette autre saçon d'agir. va au sien par des routes désournées: on fait comme si l'on prenoit à droite, & dans le sond c'est à gauche que l'on veut aller: ou pour le dire en d'autres termes, on fait mine d'être biensaisant, tandis-que l'on n'a dans le sond d'autre vue que de le paroître.

vroit trouver dans fon propre fond,

Mais enfin ces mêmes secours, s'ils sont nécessaires à bien des gens, pourquoi les leur ôter ? S'ils ne leur sont pas fort avantageux, ils le seront à d'autres, quelqu'un

en profitera.

Quelle Morale, dira-t-on fans doute! la belle Charité que cellelà! Hé! ne vous scandalisez pas, on ne vous la donne pas pour Charité, il s'en faut quelque chose. Mais s'il se trouve des gens au monde qui ne soient pas capables de mieux, voulez-vous leur défendre en attendant de secourir aussi les Misérables? Je ne serois pas aussi rigide, moi. Je leur demanderois une seule chose, c'est de mettre le prix à leur générosité (a).

On dit que l'Aumône ne vaut rien,

<sup>(</sup>a) Il y auroit plus à espérer sans comparaifon de gens qui seroient dans ce cas, que de ceux qui s'attribueroient des motifs qu'ils n'ont point.

### ESSENTIELLE. Lettre XXXVI.153

rien, si elle n'est faite en vue de Dieu. On prétend même que celle qui n'a que la compassion pour principe, n'est d'aucun prix. L'un & l'autre peut avoir son sens, mais il est sujet à abus: c'est que des Hommes qui ne sont pas capables de mieux, sont réduits par là à l'une ou à l'autre alternative; ou de se dispenser de faire du bien, sous prétexte qu'ils n'ont pas d'assez bons motifs; ou de se figurer qu'ils ont ces motifs, à sorce de se dire à eux-mêmes qu'ils doivent les avoir.

S'ils prennent le premier parti, les Misérables y perdront. S'ils se déterminent pour le second, la perte retombe sur eux; ou, pour dire la chose plus clairement, ils se mettent hors de portée d'être jamais ramenés. C'est qu'en s'imaginant d'être charitables, & de l'être par de bons Motifs, ils n'ont plus rien à desirer.

IJ

Il me paroît donc qu'on pourroit prendre la chose de manière, qu'il n'y auroit à perdre d'aucun côté. N'êtes-vous pas susceptibles de motifs bien nobles? n'importe, donnez toujours. Si c'est par pure compassion, il n'y a là rien qui puisse vous nuire. Seroit-ce par le desir d'être estimé? j'avoue qu'il y a ici du faux, prenez un expédient. Cette aumône que vous vouliez faire, faites-la sans que personne en soit informé. Mais s'il ne me reste plus d'envie de la faire, si-tôt que l'on n'en saura rien. ( car la seule chose qui m'y poussoit, c'étoit le plaisir de paroître ) Ho! pour le coup il n'y a rien à dire: faites-la donc par ce motif, puis-que vous ne pouvez en avoir d'autres; puisqu'enfin, quand vousvous dispenseriez de la faire, votre fond n'en vaudroit pas mieux.

D'autres s'y prendroient peutêtre

### ESSENTIELLE. LettreXXXVI.155

être d'une autre façon; ils diroient qu'il n'y a qu'à joindre de bons motifs à des actions bonnes en elles mêmes. Cela seroit sans doute fort beau; mais j'ai quelque incrédulité sur la possibilité de la chose; & je serois tenté de dire, si cela n'avoit deja été dit, que des motifs amenés de la sorte ne sont que des motifs cousus.

On m'accordera peut-être une chose, c'est que tel est le Fond, tels sont les Actes. Il résulte de-là, que nous ne pouvons produire des actes, que conformément au fond qu'il y a chez nous.

Cela supposé, comment prétendez-vous que des Hommes chez qui l'Amour-propre domine, qui en emprutent des motifs pour exercer la bénésicence, chez qui la compassion seule seroit trop foible sans le secours du qu'en dira-t-on; comment prétendez-vous, dis-je, que par un tour d'imagination,

tion, il se fabriquera chez eux un autre fond, l'opposé du premier, dont ils pourront tirer aussi des actes d'une autre espèce?

Mais ceci pourroit nous conduire à d'inutiles répétitions. On a suffisamment démontré, qu'en vain on veut forcer la Nature. Brisons là-dessus.

Concluons seulement, qu'il seroit à souhaiter que chacun discernât chez soi les actes qui ne sont bons que par la forme, de ceux qui font bons par le fond qui les produit.

Il pourroit arriver que par un discernement de cette sorte les choses changeroient de nom (a), mais elles ne changeroient pas de nature; & tout bien compté, il y

<sup>(</sup>a) On pouroit en conclure encore, que fi les Hommes en étoient venus à ce point, il n'y auroit nul inconvénient à ce que chacun s'acquittat de tout ce qui est extérieure-ment bon & convenable à l'Ordre.

ESSENTIEL LE. Lettre XXXVII.157 auroit plus à gagner qu'à perdre.

**表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表表** 

#### LETTRE XXXVII.

MONSIEUR,

Vous voulez que nous reve- De ce nions à cette Disposition bien- qu'on appelle faisante, cette Bienveillance uni- Bons caverselle, dont on n'a parlé que rastères.

comme en passant.

C'est assurément un vaste sujet, & je ne l'épuiserai pas. Il y auroit encore ici bien des distinctions à faire. Combien de ressemblance dans de certains effets, dont la cause est très-dissemblable!

On trouve parmi les Hommes nombre de ces Caractères que l'on appelle bienfaisans, qui sont officieux, portés à faire plaisir, incapables de faire un refus, d'une complaisance excessive.

Ces

Ces Caractères peuvent avoir leur prix, du moins sont-ils toujours avantageux à la Société: il seroit à souhaiter, qu'ils fissent le

grand nombre.

Il n'est pas moins vrai cependant, que de semblables Caractéres sont très-propres à en imposser, non seulement aux autres, mais encore à eux-mêmes (a): ils sont vûs, & ils se voient dans un jour si favorable qu'il se pourroit que la satisfaction qu'ils en retirent, sût le grand mobile de leur bonté & de leur générosité.

Il faut en convenir, la Bonté & la Génerosité sont des qualités aimables, & généralement estimées; mais il n'est rien de si commun que

de s'y méprendre.

Il est des gens chez qui la Bonté, tout comme la Compassion, n'est que foiblesse; gens qui ne savent

<sup>(</sup>a) C'est ici sur tout que l'illusion est le plus

## ESSENTIELLE. Lettre XXXVII.159

savent rien refuser, parce qu'ils n'en ont pas la force (a), ou parce qu'ils ne savent pas discerner quand un resus seroit à propos (b).

Et c'est ici encore une des causes de la bonté de bien des personnes; c'est, dis-je, un défaut de
discernement, un point de vue borné. Des gens de cette trempe,
qui sont pour l'ordinaire de l'avis de tout le monde (c), qui trouvent tout beau & tout bon, qui
jugent de tout charitablement (d),
qui

(a) Ils ne sont pas fâchés de trouver des gens qui se chargent de resuser pour eux: on peut juger par-là du prix de leur facilisé à rendre de bons offices.

(b) Il y a telles occasions où un refus seroit bien plus avantageux à ceux-là-mêmes qui demandent certains offices, qu'une lâche complai-sance à tout accorder.

(c) Etre de l'avis de tout le monde, c'est admettre le pour & le contre, c'est nécessais rement acquiescer à beaucoup de faux.

(d) Façon de s'exprimer qui signisse juger à l'aveugle: c'est dequoi il seroit fort inutile de vouloir desabuser bien des gens, vous les scandaliseriez tout de bon. Quoi? Ne vaut-il pas mieax juger en bien qu'en mat? Entendons-

qui témoignent de l'estime pour autrui à très-peu de frais: ces gens-là ont une bonté de caractère que l'on admire; ce sont de ces bonnes pâtes dont on fait ce que l'on veut. & qui ne disent non sur rien.

Et de la Générosité, qu'en penserons-nous? Distinguons ici. Bien des gens confondent la Libéralité avec la Générosité (a), quoiqu'il

nous, s'il vous plaît. Ou vous connoissez clairement ce dont il est question de juger, ou vous n'en avez qu'une idée consuse. Si vous êtes dans ce dernier cas, vous n'êtes pas juge compétent, suspendez de prononcer jusqu'à plus ample information. Si vous êtes dans le premier cas, en bonne soi êtes-vous bien le maître de prononcer comme il vous plaît? Est-ce à vous à faire pancher la balance? D'où je conclus que toute espèce de Jugement doit être sait avec connoissance de cause, qu'il doit être fondé, non sur ce qu'on

nomme Charité, mais sur l'Equité même.

(a) Comme la Générosité a quelque chose de plus grand que la simple Libératité, les Hommes, toujours passionnés pour le Beau, se servent de cette expression en mille occasions, où l'autre seroit mieux à sa place.

C'est trop peu dire: ils l'appliquent à certains

### ESSENTIELLE. Lett. XXXVII.161

y ait bien de la distance de l'une à l'autre. C'est de la Libéralité qu'il est ici question, c'est elle qui est le plus à portée de l'Homme, & qu'il est dans le cas d'exercer (a). Pour de la Générosité, je ne sai pas bien où la placer, je pancherois même à douter qu'il s'en trouve de réelle parmi les Hommes, du moins les exemples en sont-ils si rares qu'ils ne sont pas règle pour le commun.

Revenons à la Libéralité; elle peut

cas, où la vraie Libéralisé n'entre pour rien c'est ce qui s'éclaircira mieux par la suite.

(a) La Libéralité partage avec d'autres une partie de son superflu, & cela sans s'incommoder beaucoup. La Générosité va plus loin, elle sacrifie des choses qui lui coûtent, elle sait du bien à ses dépent. Ajoutez-y une sorte de desintéressement, supposez qu'elle agit sans pouvoir attendre de réciproque, sans qu'il lui en revienne des applaudissement, peut-être à l'inseu même de ceux qui en sont les Objets. Si vous joignez ensemble ces caractères, vous aurez quelque idée de ce qu'est la Générosité, & vous pouvez juger de-la, si elle est quelque chose de bien commun.

II. Part.

peut avoir différentes causes. Ce qu'il y a de vrai, c'est que celle dont les Hommes font le plus de cas, n'est pas toujours la véritable. Et sur ce point, ils ne prennent pas moins le change que sur la Bonté. Il se pourroit même que ce qu'ils prennent pour Libéralité (a), ne fût que l'effet de cette Bonté prétendue [b].

Il y a longtems que les Moralistes ont fait une remarque; c'est que les Vertus poussées à l'excès dégénèrent en Vices: ils ont conclu

(a) Faire part à d'autres de son superflu, n'est pas toujours l'effet de la vraie Libéralisé, c'est quelquefois joindre un superflu à l'autre, c'est ce qu'on nomme se renvoyer la bale. On pourroit le nommer encore, fans risque de s'y méprendre, être libéral envers foi-même.

(b) On peut juger par-là du prix de cette espece de Bonté. Il est de la nature de la Bonté, de produire de bons effets, de procurer quelque bien reel à ceux qui en sont les objets. Or est il que cette espèce de Libéralité est souvent plus nuisible qu'avantageuse, tant à ce-

### ESSENTIELLE. Lett. XXXVII.163

clu de-là, qu'il faut en toutes choses garder de certaines bornes, que la perfection se trouve dans le milieu.

Mais ce milieu à prendre, comment le désigner? Îl y auroit ici de la besogne pour Messieurs les Casuistes, & je doute que sur ce point ils s'accordassent jamais. Ce qui seroit le milieu chez l'un, seroit poussé à l'excès chez l'autre [a]. Vous aurez beau me dire & redire, prenez le milien, je n'entens rebattre autre chose, vous ne m'apprenez rien par - là. Ce que je vous demande, c'est de me le montrer précisément, de me donner une règle fixe à laquelle je puisse discerner si j'en approche peu ou beaucoup.

Si quelqu'un s'avisoit de ré-L 2 pondre

<sup>(</sup>a) C'est ce qui n'a pas besoin de preuve. Les différens Emptois, les différens Carastères, doivent mettre à cet égard une variésé infinie.

pondre que ce milieu consiste à éviter les extrêmes, je n'en demanderois pas davantage, je faurois une fois pour toutes que le milieu consiste à garder le milieu.

Mais pourquoi chercher ce milieu si loin? Nous le trouverons, je pense, dans cette même Disposition équitable dont on a parlé plus d'une fois ; ou du moins cette Disposition sera la mesure, la règle fixe, par laquelle nous pourrons discerner à quelle distance nous en sommes.

J'ai même beaucoup de panchant à croire, qu'il n'est pas possible d'en trouver d'autre.

En effet toutes ces Règles de Morale par lesquelles on prétend m'indiquer jusqu'où la Bonté peut aller sans dégénérer en Foiblesse, jusqu'où l'on peut porter la Fermeté sans qu'elle dégénére en Dureté; toutes ces Règles, que j'approuve

### ESSENTIELL B. Lettre XXXVII.165

prouve spéculativement, ne me conduisent à rien pour la prati-

que. En voici la raison.

C'est qu'il est très-possible que j'en fasse de fausses applications, que je donne le nom de Bonté à ce qui dans le fond n'est que Lâcheté, que je qualifie de Fermeté ce qui n'est qu'Obstination. Or je vous prie de me dire, si en pareil cas toutes les plus belles Règles du monde seroient capables de me redresser. Je dirai oui à toutes, je les trouverai justes, rien de plus raisonnable. Vous vous imaginez peut-être que me voilà serré de près, que je ne saurois échaper. N'en soyez pas en peine pour moi, je m'en tirerai le mieux du monde: c'est que je saurai me persuader que j'observe bien exactement ces mêmes Règles, que ma conduite y est très-conforme. De là il est L 2

aisé de juger de l'utilité que j'en

reçois.

Mais, dira-t-on ici, ce même inconvénient ne peut-il pas avoir lieu par rapport à ce que vous appellez une Disposition équitable?

Un moment, s'il vous plaît. Entendez-vous par-là de simples Définitions d'une Disposition équitable? Dans ce lens, je vous accorde très - volontiers que le même inconvénient peut s'y trouver : & cela, parce qu'il est trèsailé qu'un Homme qui se méconnoit, vienne à se figurer qu'il est équitable, lorsqu'il n'est rien moins

Que si vous entendez par-là la réalité de cette même Disposition, je répons que dans ce dernier sens la différence est très-grande.

Nous remarquames derniérement que le Moyen unique de parvenir à une Disposition équitable, que ce Moyen est l'Etude

de

### ESSENTIELLE. Lettre XXXVII. 167

de soi-même: Etude qui nous fait discerner chez nous les dissérentes causes des actes que nous produisons, & qui par cet endroit nous donne lieu de mettre à chaque chose son prix, de lui donner le nom qui lui convient.

Or je vous prie de me dire, si un Homme qui en seroit à ces termes, seroit hors de portée de juger sainement de ce qui peut s'offrir à lui: Ou si vous connoissez quelque autre voie plus propre à l'y faire arriver, de grace indiquez-la, on ne demande pas autre chose.

En attendant, je me croirai fondé à conclure, qu'un Homme accoutumé à se démêler, n'aura garde d'être la dupe de ces prétendues Vertus, qui portées à l'excès dégénérent en Vices.

Et c'est ici la place d'une remarque, que j'aurois pu faire plutôt. C'est que ces Vertus,

L4 dont

dont l'excès peut devenir vicieux, ne sont point de même espèce que la véritable Vertu.

En voici la raison; c'est que le Principe de toute Vertu réelle est unique. Or je demande, si des esseus qui partent d'un même principe, peuvent être mis en opposition, s'ils peuvent se détruire l'un l'autre; & si ce qui est essentiellement bon dans sa cause, peut devenir vicieux, préjudiciable dans ses esseus?

C'est ce qui ne sera pas équivoque, si-tôt que l'on adoptera ce Principe, que l'on a deja établi: Qu'il n'est point de Vertu réelle indépendante de l'Equité, qu'une Disposition équitable doit être la mesure, la régle non suspecte d'un juste discernement sur tout ce que l'on nomme Vertu.

Une remarque encore qui seroit ici à sa place, c'est que les mêmes Moralistes qui ont suppo-

ſé

sé que les Vertus portées à l'excès peuvent devenir vicieuses; ces Moralistes, dis-je, ne se sont pas avisés de supposer qu'il dût en être de même de l'Equité; l'Equité étant la seule chose où l'on ne suppose jamais du trop, la seule qui n'ait point d'extrémités vicieuses, & à laquelle il n'est point nécessaire de mettre des bornes; c'est elle ensin qui est le milieu même, ce milieu que l'on cherche tant, & que l'on ne trouve guéres, parce qu'on le cherche où il n'est pas.

Ceci me conduit à rappeller une réflexion que l'on a faite ailleurs (a): C'est que prenant chaque chose par la tige, par le principe, on n'auroit pas besoin de s'en proposer une multitude: multiplicité dont l'esset ne peut aboutir qu'à épuiser, qu'à partager l'at-

tention.

Mais je m'écarte ici, j'oublie qu'il

<sup>(</sup>a) Lettre XXIV.

qu'il étoit question de la Bonté & de la Libéralité. Ces deux qualités bienfaisantes, on l'a deja dit, peuvent être poussées trop loin : mais non, ce n'est que dans l'Opinion Vulgaire, puisque dans ce cas, elles cesseroient d'être bienfaisantes, elles deviendroient préjudiciables.

C'est que toute espèce de Bonté & de Libéralité qui ne sont pas essentiellement fondées sur un principe d'Equité; cette Bonté & cette Libéralité, dis-je, ne sauroient être essentiellement bienfaisantes (a): l'espèce en est surperficielle, je dirois volontiers accidentelle; diverses circonstances étrangéres y contribuent, en déterminent le degré (b).

C'est ce qui fait que des gens de ce caractère, sont très-dissembla-

(b) On seroit étonné de voir à quoi tient

cette espèce de Bonté.

<sup>(</sup>a) Si cette espèce de Bonté, de Libéralité, aboutit à flatter, à nourrir les passions, il est affez évident que les effets en iont pernicieux.

## ESSENTIELLE. Lett. XXXVII. 171

blables à eux-mêmes d'une occafion à l'autre, qu'ils sont entière-

ment indéfinissables [a].

A les envisager d'un certain côté, vous leur trouverez de la noblesse d'ame, de la libéralité; vous jugerez qu'ils n'ont rien à eux. A les envisager d'un autre côté, vous leur trouverez de la petitesse, de l'attachement à des vetilles, de l'avarice, enfin tout l'opposé de cette même libéralité dont vous les aviez jugé capables.

Ces exemples sont très-communs, on s'en étonne tous les jours; ce dont on s'avise le moins. c'est

de remonter à la cause.

Cette cause, on l'a deja dit, n'est autre chose qu'un désaut de principe, d'un principe réellement existant dans l'Homme. Elle ne varie pas moins, que les différentes circonstances qui la déterminent.

<sup>(</sup>a) Ce qui part de différentes causes, & de causes accidenselles, ne sauroit être ni stable, ni uniforme.

minent. Faut-il s'étonner si les effets en sont dissemblables, si les

opposés s'y rencontrent?

On pourroit remarquer quelque chose de plus uniforme, s'il étoit possible de suivre de près un Homme véritablement bienfaisant, un Homme donc la libéralité sût déterminée par un principe d'équité.

Mais je ne sai. Peut-être ne seroit-il pas aisé de mettre le prix
aux démarches d'un tel Homme;
peut-être qu'elles auroient en apparence quelque chose de si commun, de si ordinaire, que l'on
n'y trouveroit rien d'estimable, rien
qui méritat quelque attention [a].

Disons quelque chose de plus. Il pourroit arriver fort aisément, qu'un Homme de ce caractère paroîtroit être fort insérieur en libé-

ralité,

<sup>(</sup>a) Confirmation de ce que l'on a avancé, qu'il n'est rien qui éclase moins, ni qui donne moins de relief, qu'une Disposition équitable. Voyez la Lestre XXXII.

## ESSENTIELLE. Lettre XXXVII.173

ralité, générosité même, à cet autre, chez qui ces qualités ne sont que superficielles, accidentelles, & qui, par le fond ou le principe, sont destituées de réalité.

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*

#### LETTRE XXXVIII.

Monsieur,

Ous n'êtes pas content, vous De la Livoulez que je m'explique plus bératité. au long sur le dernier article par où ma Lettre finit.

C'est en vérité ce qui ne me paroît guères saisable. Il n'est point question ici de déméler quelque sujet de nature spéculative, dont les principes soient évidens, & dont les conséquences soient claires. Ce que vous exigez, est tout autre chose. Il est question de démêler, de pénétrer dans l'Homme même,

même, ce qui ne peut guéres être connu que de Dieu & de soi.

En effet, supposons ce même Homme dont nous avons parlé, cet Homme bienfaisant dont l'équité régle la conduite, qu'a-t-il (à n'en juger que par le dehors) qui le fasse discerner de cet autre, qui n'est rien de semblable quant au fond?

Peut-être se trouvera t-il cent occasions, où ce dernier marquera plus de facilité à répandre, plus de générosité [a]; où il saura s'exécuter, dépenser à propos, avec une certaine aisance qui vous donnera l'idée d'un fond excellent.

Il se pourra que vous trouverez dans l'autre, les apparences d'un Homme serré (b), a qui la dé-

<sup>(</sup>a) De ce qu'on nomme Générosit; car on ne manque pas de l'attribuer à tout Homme qui sait dépenser, se faire honneur de son bien.

<sup>(</sup>b) La circonspection sied bien a un Homme

## ESSENTIELLE. Lettre XXXVIII .175

dépense paroît coûter, qui manque de cette facilité, de cette aisance (a), qui marque de la noblesse, & que l'on appelle communément savoir faire usage de son bien.

Ce n'est pas tout encore. Il se pourra que dans plusieurs de ces occasions, que l'on nomme Oeuvres de Charité, de Bénéficence (b), celui-ci fera beaucoup moins

qui s'envisage, non comme propriétaire de son superflu, mais comme simple dispensareur. Cela supposé, rien de plus juste, de plus équitable, que d'examiner avec soin, si l'emploi qu'on en fait est conforme aux intentions du

Grand Maître.

(a) Ceci est délicat cependant, & il se peut que tel qui se féliciteroit beaucoup de ressembler à ce portrait, devroit être bien & duement marqué au coin de l'avarice. Attendez un moment. Voulez-vous voir fi la refsemblance eft reelle? C'eft que cet Homme circonspett en fait de liberalise, ne le sera jamais que dans ces occasions où il a de justes raisons de craindre que l'effet n'en devienne préjudiciable. Mais dans tout autre cas, où il peut présumer seulement que la liberalise fera bien placee, faites-y bien attention, vous ne le trouverez rien moins que ferré, l'aisance y sera toute ensière.

(b) Occasions d'éctat, qui donnent lieu de paroitro que l'autre, je dis même toute proportion gardée du bien que l'un

& l'autre peut avoir.

Or je vous prie de me dire, fi moi qui ne suis que simple spectateur des démarches de l'un & de l'autre, qui n'ai pas les yeux assez perçans pour en démêler le principe, si je ne serai pas naturellement porté à donner le prix à celui dont les apparences m'ont le plus frapé?

Comment voulez - vous que je devine que cet Homme, libéral dans le fond, mais serré en apparence; que cet Homme n'est serré de la sorte, que parce que l'Equité

même le guide?

Pourrois-je deviner encore, que c'est ce même principe qui le re-

tient

paroître à celui qui s'y signale, & qui souvent ne remedient pas au mat le plus pressant. Un Homme véritablement équisable est en garde contre ces occasione d'apparat, il y cède volontiers le pas à ceux que la circonstance determine : en échange , il tourne ses soins vers des sujess qui le mérisent davantage, & dont l'obscurité le met à l'abri de tout risque d'applaudissement.

Essentielle. Lettre XXXVIII. 177

tient dans ces occasions de Bénésicence où il sied si bien de se surpasser; que la modération qu'il y garde, & que d'autres nommeroient chicheté; que cette modération, dis-je i, n'a d'autre cause, d'autre principe, qu'une disposition équitable.

Convenez qu'il n'y a que Dien feul, & l'Homme même dont il est question, qui puissent pénétrer

jusques-là.

Ét ce même Homme enfin ne pourroit-il pas s'y méprendre, se figurer que ce qui le régle, qui borne ses libéralités, n'est autre chose que l'équité même, tandis qu'il ne seroit guidé dans le sond que par une secrette avarice?

Voilà qui est sans doute bien délicat, bien susceptible d'illusion. Expliquons nous cependant. Si vous entendez par cet Homme, un de ces Caractéres dont l'intérieur est tout composé, tout accommodé,

II. Part.

trompera fort aisement.

Mais s'il est question ici d'un Homme, dont l'intérieur soit aussi réel que simple, qui n'ait jamais recours à du faux pour suppléer à ce qui lui manque, qui soit accoutumé à voir chez lui le défectueux ou le mauvais, sans chercher à le déguiser, qui travaille, dis-je, à le combattre & jamais à se le cacher (a); ho! il est bien sûr qu'un tel Homme (si tant est qu'il s'en trouve de cette trempe) ne s'y méprendra pas, qu'il discernera très-aisement le principe qui le sait agir.

Et notez que je ne prétens pas supposer qu'un Homme tel que je viens de le dépeindre, soit par cela seul parsaitement exemt de tout prin-

<sup>(</sup>a) Tableau dont il n'est pas aisé de trouver des Originaux.

## ESSENTIELLE. Lettre XXXVIII. 179

principe d'Avarice; mais je le réitére, il ne sauroit en être la du-

pe (a).

A le bien prendre, l'Avarice est tout autre chose que l'idée que l'on s'en forme communément, la cause n'en est guères connue, & je ne sai s'il est des Hommes au monde chez qui cette cause n'ait plus de lieu.

Cette cause ne seroit-elle point dans

(a) Un Homme intérieurement simple est au fait des dissérens ressorts qui le tont agir, tous ses mouvemens sont directs, ils désignant sans équivoque la cause qui les produit. Si cette cause etoit l'avarice, il ne pourra la méconnostre, & moins encore la prendre pour ce qui en est l'opposé, pour l'Equité même.

Les refus qui procedent d'un principe d'avarice, sont srès-connoissables; ils ont je ne sai
quoi de confus, d'embarrasse, que l'on cherche
à autoriser par des raisons qui viennent après
coup Ceux en échange qui partent d'une dispossion équitable, ont quelque chose de décidé, je ne sai quoi de clair & de nes, (car
on ne sait comment s'exprimer) qui n'a que
faire de justification, qui rejette toute sorte
de présexse, Resus, qui loin d'apporter aucune trouble dans l'espris, n'y laissent que de
la stréniste & du salme.

dans le fond ce principe d'avidité que tout Homme a naturellement pour tout ce qui lui paroît être un Bien : avidité qui le porte à s'en assurer pour l'avenir, qui lui fait craindre qu'en le partageant avec autrui, il ne s'en trouve enfin dépourvu.

Ce même principe d'avidité se diversifie à l'infini; il se maniseste au dehors par les essets les plus

opposés.

Et la raison de cela, c'est que les uns envisagent comme un Bien ce qui ne paroît point tel à d'autres.

Ce Bien est pour les uns de l'Or accumulé; ils facrissent à ce Bien prétendu toute autre satisfaction; ils se resusent à toutes les douceurs de la vie; ils s'arrachent même le nécessaire.

D'autres attachent l'idée du Bien à celle du Plaisir; c'est de ce côtélà que se tourne leur avidité. Par

ai

#### ESSENTIELLE. Lett. XXXVIII. 181

une suite nécessaire, ils sont avides aussi de ce qui peut le leur procurer. D'où il est aisé de conclure, que l'Or ne leur est pas indifférent, qu'ils ne sont pas moins ardens que les autres à la poursuite de ce Métal; & il est vrai aussi qu'ils ne sauroient en avoir

S'il y a quelque différence entre l'avarice des uns & celle des autres, c'est que la derniére est moins extravagante, qu'elle n'envisage l'Or que comme un moyen propre à lui procurer certaines satisfactions; au lieu que la première en fait son objet, sa fin unique,

Convenons-en, cette extravagante manie est autant méprisée, qu'elle mérite de l'être. Des Avares de cette espèce sont en tout lieu l'objet de la risée publique, aussi ne font-ils pas le grand nombre : les gens avides de Plaisir, 101-

M 3

( joignons-y ceux qui font avides de Dignités) l'emportent sans com-

paraifon.

Et des gens de cet ordre, qui, comme on l'a deja remarqué, ne sont pas moins avides de gain que les autres, de quel æil pensezvous qu'ils les envisagent ? quel dicton ne leur donnent-ils pas? Accordons-leur qu'ils ont quelque raison, ils sont trop senses pour donner dans ce ridicule.

Leur accorderons-nous de mê. me, que cette avidité pour le gain ne soit en rien semblable à ce que l'on nomme Avarice? Je ne sai, laissons la chose à leur décision.

Un rapport que je leur trouve avec les premiers, c'est qu'ils ont grand soin de se réserver (a) ce qu'ils pourroient partager avec d'autres, fans aucun préjudice pour eux-mêmes.

<sup>(</sup>a) Les uns se reservent l'Or en nature, les autres savent le réserver à d'autres usages.

## ESSENTIELLE. Lett. XXXVIII. 183

On pourroit croire que ce qui rend l'Avarice plus commune, c'est que les Hommes ne puisent pas dans des sources sans fond. En esset, que leur coûteroit-il de répandre, s'ils n'avoient pas à craindre que la source ne vînt à tarir.

Il est vrai, cette cause-là est réelle pour bien des gens, elle rend même assez excusables ceux dont la condition est si bornée, dont le supersu est si modique, qu'il approche du nécessaire.

Mais il est vrai aussi, que cette même cause n'a point de lieu pour une infinité de gens. En voulez-vous la preuve? C'est que ce qu'ils sacrissent avec prosusion, tant pour le saste, que pour le plaisir, ils le sont sans aucune crainte que la source vienne à s'épuiser: ils savent qu'ils ont de l'étosse, & qu'ils peuvent tailler en plein drap.

M 4

Mais

Mais ce qu'ils facrifient avec tant d'aisance, avec un air de générosité, des manières si nobles, est-ce la générosité qui le leur fait faire? est-ce même un prineipe de libéralité? Cela est équivoque. Voulez-vous en faire l'épreuve? Fournissez-leur l'occasion de l'exercer sur des Objets dignes de pitié. Je ne suppose pas qu'ils s'y refusent, ils s'y prêteront même volontiers (a). Peut-être vous appercevrez-vous cependant que l'aisance n'est plus ici la même, que l'air de noblesse [b] disparoît, Pour

(4) C'est même une forte de soulagement, que de pouvoir s'autoriser par-là à ne

se rien refuser non plus.

(b) Quelle prodigieuse différence! Ici l'on apperçoit qu'un certain froid s'empare de cet Homme généreux, que ce froid succéde à cet air d'empressement, de saissfaction, à ces manières si prévenantes par lesquelles il sembloit deviner jusqu'au moindre desir de ceux qu'il a en vue d'obliger. C'est que cette sorte de Prochain qu'on lui propose de secourir, est d'une espèce un peu dissérente de celui qui s'attire ses prosusens.

## Essentielle. Lettre XXXVIII.185

Pour de la proportion, ce n'est pas dequoi il est question [a]. Des libéralités de cette espèce doivent se voir par un microscope [b].

Tout bien considéré, il n'y a point ici de comparaison à faire; ce que l'on sacrisse pour soi n'est rien; ce que l'on sacrisse pour

autrui est quelque chose [c].

I'en

(a) L'Idée de la Proportion naît avec l'Homme, elle est inséparable de l'idée de l'Equisé: tous, & jusqu'aux Enfans même, sont
blessés de ce qu'ils apperçoivent être
trop disproportionné: il y a mille cas dans la
vie, où ils savent faire usage de ce principe:
il y en à d'autres en échange, où l'on jugeroit qu'ils n'en ont point d'idée, qu'ils le
méconnoissent entiérement: le cas dont il s'agit
est de ce nombre.

(b) Peut-être faudroit-il se retracter; les Hommes conservent toujours l'idée de la proportion: c'est qu'à la faveur du Microscope, une Mouche leur paroît d'une grosseur mons-

trueufe.

(c) Voilà qui met dans tout son jour la cause de la différence qu'il y a à saire ici. Et une autre raison encore qu'il ne saut pas omettre, c'est que ces deux espèces de Libéralisé (si l'on peut leur donner ce nom)

J'en reviens à conclure, que la vraie Libéralité est beaucoup plus rare qu'on ne pense (a); que

se font nécessairement concurrence. La chose est effez évidente : quelque opulence que l'on suppose, on est toujours borne; & plus on s'élargis d'un côté, plus est on obligé à se

resferrer de l'autre.

On pourroit conclure de-la, que ceux qui se donnent carrière dans un gous de profusion qu'ils nomment genérosité, se mettent par ce-Li même dans la nécessité inévitable d'être réel-

lement avares.

(a; Un des fondemens de la vraie Libératité seroit, d'être habitué à considérer tous les Hommes comme Membres d'une même Famille, comme Enfans d'un même Pere. Les uns, comme Cadets, n'auroient rien ou trèspeu de chose en maniment. Les autres, en qualité d'Aines, seroient charges de faire valoir les fonds, & de pourvoir à la subsistance de leurs Frères.

C'est de-la que ceux qui jouent le rôle d'Aines, devroient envisager la proporcion ou plutôt la disproportion qu'ils mettent entre leurs Frères & eux ; & de-la ils pourroient juger de la justice ou de l'injustice de leur procéd.

On pourroit en conclure encore, que c'est se meprendre beaucoup, que de se figurer que la Liberatité, même bien placée, ait quelque chose de fort louable, que l'on fasse par la au-delà de ce que l'on dois. Il est tout 2-tait évident, à l'envisager dans ce point de vue , (on l'a remarqué Lestre XXXVI, Note c.) que

## ESSINTIBLLE. Lettre XXXIX, 187

s'il arrive quelquesois qu'on la méconnoisse où elle est, il est mille sois plus ordinaire de la supposer où elle n'est pas.

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## LETTRE XXXIX.

#### MONSIBUR,

JE vous l'accorde très-volontiers; il est bien plus aisé de définir la fausse Bonté, la fausse Libéralité, que la véritable: & vous remarquerez qu'il en est de même à beaucoup d'autres égards. C'est que le Faux est en tout genre ce qui se présente le premier: Comme il est rélatif à disférentes causes, il est par cela même plus diversisé, il offre une cir-

que ce que l'on nomme Oeuvres de Bénéficence, ne sont précisément que des Actes de Justice, qui peut-être sont encore beaucoup au-dessous de ce que l'Equisé pourroit exiger. on peut y trouver dequoi s'amu-

fer.

Le Vrai est de nature bien différente. Est-il question de le définir, tant dans son principe que dans ses effets? A ce dernier égard il vous échape (a). C'est que ces mêmes effets sont équivoques, qu'ils peuvent appartenir au Faux comme au Vrai.

On se trouve réduit par-là à laisser les effets pour ce qu'ils sont, à remonter à la cause. Mais cette cause encore sournit peu de matière aux définitions: Elle est de nature si simple, si une dans son espèce, qu'elle n'offre nulle diversité. On dit tout en deux mots. & l'on est obligé de rebattre toujours le même: est-il rien de plus ennuyeux?

<sup>(</sup>a) On l'a deja remarqué plusieurs sois; cet iffes que vous désinissez, & qui peut appartenir à la Versu réelse, peut appartenir de même à quelque Versu supposée.

## ESSENTIBLLE. Lett. XXXIX.189

Il n'y auroit donc pas dequoi s'étonner, que vous fussiez un peu ennuyé d'entendre éternellement rebattre sur les mêmes principes. Quoi ? toujours redire la même chose! Une disposition équitable, l'étude de soi-même, seul chamin pour y parvenir.

Et quoi encore? Rien autre chose, si du moins il est question d'aller au fond, de remonter aux principes. Ou si vous voulez des expressions différentes, je vous parlerai de la Bonne-foi, de la Bonne-Foi envers soi, même.

En demandez-vous davantage? me voilà au bout de mon rôle: Car si vous me demandez de plus jusqu'où la Bonne-Foi peut condui-re, je n'ai d'autre réponse à faire si ce n'est, qu'elle conduit néces-sairement à devenir équitable. N'êtes-vous pas bien satisfait?

Ne devrois-je pas conclure delà, que n'ayant rien de mieux à dire.

dire, il seroit bien tems de me taire? La conclusion est toute naturelle, & je doute qu'il vous soit aisé d'y mettre de l'opposition.

M'allez-vous repliquer que j'ai laissé bien des choses en arrière, ou qui du moins demanderoient d'être mieux éclaircies ? Je vous l'accorde sans difficulté. Mais vous m'accorderez aussi que les principes en sont tout établis : & peutêtre m'accorderez-vous encore, qu'il n'est aucun sujet appartenant à la Religion essentielle, qui n'ait son fondement dans ces mêmes principes.

Si vous n'en convenez pas toutà-fait, je consens que nous en fasfions la preuve sur tel sujet qu'il

No descrizio pas endore deand nivant the de mides &

least floid and mover:

vous plaira.

## ESSENTIBLLE. Lettre XL. 191

## **++++++++++++++**

#### LETTRE XL.

#### MONSIEUR,

V Ous me prenez au mot, & je vois assez qu'il n'y a pas moyen de reculer. Voyons; Par quel sujet commencerons-nous?

Le voulez-vous de nature spéculative? est-il question de quelque Objet de Foi? Nous en trouverons le fondement dans ce principe de Bonne-Foi, que nous avons envisagé comme l'unique baze de la Foi.

Ce principe nous fait acquiescer à toute Vérité, d'une façon proportionnée à l'évidence qu'elle a pour nous.

Il nous fait suspendre nos jugemens sur ce qui n'est dévelopé qu'à demi.

Il nous conduit à respecter ce qui qui nous paroît Divin dans son origine, quoi qu'il ne nous soit pas possible d'en pénétrer le vraissens.

Or je vous prie de me dire, s'il est quelque Objet de Foi, qui ne soit pas contenu dans l'une ou

dans l'autre de ces classes.

Vous trouverez dans la premiére toutes les Vérités Primitives, qui se font jour par elles-mêmes, & aux quelles l'intelligence ne peut refuser d'acquiescer.

Vous trouverez dans la seconde les Vérités Evangéliques, dont le but & l'usage n'est dévelopé qu'im-

parfaitement.

Vous trouverez enfin dans la troisième; ces Dogmes & ces Mystéres qui tiennent de l'incompréhensible, & qu'il convient aux Hommes, non d'approfondir, mais de respecter.

Voulez-vous que de-là nous pasfions à quelque sujet pratique? A ESSENTIELLE. Lettre XL. 193

la bonne heure, prenons celui qu'il

vous plaira.

S'agit-il de ce qu'on nomme Devoirs envers Dieu? je remarque d'abord que la Foi y sera comprise: or nous venons de la trouver toute établie. Passons à un autre.

Ici l'Espérance trouve sa place. Vous m'arrêtez sans-doute, pour me faire appercevoir que je n'en ai pas dit un seul mot (a). En esset, il faut que je me sois bien oublié, l'omission n'est pas excusable.

Voyons cependant, il se pourroit que l'omission de l'expression n'emportat pas l'omission de la chose.

Ne trouveroit-on point le fonde-

ment

II. Part.

<sup>(</sup>a) Faire de l'Espérance un Devoir ou une Versu, paroîtroit tout-à-fait singulier, si l'on n'étoit accoutumé à l'envisager de la sorte. Je pancherois sort à supposer, qu'il dépend aussi peu des Hommes d'espérer que d'aimer ou de croire de commande Cela n'empêche pas que l'on ne puisse en examiner le principe, comme on le verra ci-après.

ment de l'Espérance dans ces mêmes Objets de Foi que nous ve-

nons de rappeller?

Il se trouvera précisément dans ceux de la première classe, dans les Vérités Primitives, ou pour le dire en d'autres termes, dans le Principe indubitable de l'Etre suffisant à soi. Joignons à ce principe toutes les consequences qu'il renserme nécessairement, & nous aurons l'idée du vrai fondement de l'Espérance.

La chose paroîtroit hors de doute, s'il convenoit de rappeller ici ce que l'on a dit précédemment (a), sur ce que l'Etre suffisant à soi veut être par rapport aux Hommes, sur la fin où il veut les faire arriver.

Or je demande que l'on me dise, si l'Espérance peut être appuyée sur quelque baze plus inébranlable,

fur

<sup>(</sup>a) Voyez les Lettres XVI. XVI. & XVIII.

## ESSENTIELLE. Lettre XL. 195

sur quelque fondement plus solide, que sur la nature même & les intentions déclarées (a) du Pére commun de tous les Hommes?

Que ferons-nous succéder à l'Espérance? Belle demande! la Charité sans-contredit.

Mais je ne sai si nous pourrons en dire quelque chose de nouveau, soit qu'on l'envisage simplement comme désignant l'Amour du Prochain, soit que l'on y comprenne l'Amour de Dieu, soit qu'on la prenne ensin dans un sens de Commisération. Nous reste-t-il, je le répète, quelque chose d'important à developer à l'un ou à l'autre de ces égards?

Oui, s'il étoit question d'en décrire les différens effets, d'en peindre tous les caracteres. Mais, je l'ai déja dit, c'est à quoi je ne tâche

<sup>(</sup>b) Si par ces Intentions déclarées on entend le Dessein absolu qu'il a formé de rendre tous les Hommes henreux, on peut juger par-la de la solidté de cette Espérance.

point: l'entreprise en est, non seulement trop difficile, elle est trop peu sûre (a). Je m'en tiens aux principes, à des principes indubitables; on ne peut s'y méprendre.

N'êtes-vous pas content encore? Faudra-t-il que nous cherchions de nouveau quelque Sujet Pratique, indépendant de ceux-là? Il me semble que je pourrois toiser la chose, en vous rapportant une autorité que vous ne sauriez recuser: c'est que la Charité est l'accomplissement de la Loi.

En effet, si vous comprenez sous cette idée l'Amour de Dien & du Prochain, il en résulte que tous les Devoirs envers l'un & l'autre y sont compris (b). Que restera-t-il donc en fait de pratique?

Belle

(a) Elle est pen sure, par les raisons que l'on a deja dites. Voyez la Leure XXXIX.

<sup>(</sup>b) Et si l'on veut se rappeller encore tout ce que l'on a dit de l'Equité, comme le seul acheminement à la vraie Charité, je doute que l'on puisse en imaginer aucun qui n'en dépende pas parfaitement.

ESSENTIELLE. Lettre XL. 197

Belle demande! Autre omission considérable!

Il reste les Devoirs envers Soi-

Voilà qui est inexcusable sansdoute. Voyons encore; ne trouverai-je rien ici pour ma justification? Je n'ai rien dit de la Tempérance, pas un seul mot, cela est sans replique.

Mais seroit-il bien difficile de demontrer que les principes en sont tout établis, & peut-être non moins solidement, que si l'expression

s'y trouvoit.

Je demande donc, de quel usage pourroient être tous ces Conseils Evangéliques dont on a parsé si au long (a), cette attention
à reprimer chez soi le goût des
saux plaisirs, du saste, de la
mollesse? Arrêtons-nous ici, &
dispensons-nous de répéter ce qu'il
est plus aisé de relire. Tout

<sup>(</sup>a) Voyez les Lettres VIII. & juivantes jusqu'à la XII. in clusivement.

Tout bien considéré, si nous voulons connoître le vrai fondement de tout ce qu'on nomme Devoirs envers Soi-même, nous voilà réduits encore au risque de vous ennuyer, à reprendre le ton précédent ; il sera dis-je, question de la Bonne-Foi (4), je ne faurois en découvrir d'autre.

Quoi donc! la Bonne-Foi pourra-t-elle suffire à tout ? envers Dieu, envers le Prochain, envers Soi-même? La chôse me paroît très-poslible; & ge qu'il y a de bien vrai encore, c'est que la Bonne-Foi envers Soi-même est l'introduction à tout, le reste ; que si l'on manque à ce point ci toute au-

C'est à la suite; & en conséquence de cette même Disposition, que l'on est amené à la pra-

<sup>(</sup>a) La Tempérance, que l'on envisage comme comprenant tout ce qu'on nomme Devoirs chvers soi-même, n'en est, que l'esses ou une suire. A le bien prendre, il se trouvera que le premier de tous les Devoirs envers soi-même, doit consister à donner lieu chez soi à toutes les impressions de la Vérite.

ESSENTIELLE. Lettre XL. 199 tre espèce de Bonne-Foi sera su-

specte.

Il est en effet bien évident, qu'un Homme qui se trompe luimême, sera peu délicat par rapport au Prochain; qu'un Homme qui se paye de vains prétextes, de raisons frivoles, sera conduit très-naturellement à payer autrui de même monnoie.

Et ce même Défaut de Bonne-Foi pourra-t-il avoir lieu par rapport à la Divinité? Oui, s'il étoit possible de lui donner le change [a]. Mais comme il est indubitable qu'elle ne sauroit s'y tromper, il en résulte que la tromperie retombe toute entière sur le Sujet même de qui elle part, il en porte lui seul le dommage.

Disons quelque chose de plus. N 4 S'il

<sup>(</sup>a) Il ne tient pas à bien des gens que cela n'arrive. Ils disent à Dieu de si bettes choses, ils expriment de si beaux sentimens, que s'il ne pénétroit pas au-delà, il ne pourroit que s'y méprendre.

S'il a pu réussir à tromper le Prochain, de quelque saçon que ce puisse être, c'est encore sur lui seul qu'en retombe le poids; ici l'esset rentre dans sa cause.

Ne remarquez-vous point que ceci me conduit à conclure précisément par où l'on a commencé? Tout ce qu'on nomme Devoirs de l'Homme, & que l'on divise en distérentes classes; ces Devoirs, dis-je, envisagés de près, se fondent les uns dans les autres, ils reviennent à un (a), tant dans leurs effets, que dans leur cause.

Les principes s'en trouvent dans l'Homme, c'est à l'Homme qu'ils

<sup>(</sup>a) Ceci nous conduit à remarquer que la la Religion Essentielle à l'Homme est en elle-même si simple, si une, si l'on peut s'exprimer ains, que les divisions & les subdivisions sans nombre par lesquelles on prétend la carattériser, sont de peu d'usage. Disons quelque chose de plus: elles contribuent beaucoup à la déguiser, à la mantrer pour ce qu'elle n'est pas.

ESSENTIELLE. Lettre XL. 201

qu'ils se rapportent; ils se rapportent, dis-je, à son avantage, à lui procurer le vrai bien, le bonheur pour lequel il a' été fait (a).

(a) Qu'il me soit permis de rappeller ici, ou plutôt de transcrire ce qui fait la conclusion de la I. Lestre.

"Ne pourrons-nous point conclure de là, " (du Principe de l'Etre suffisant à soi ) que " Dieu ne faisant rien pour son propre avan", tage, n'a en vue que celui de ses Créatu", res; que tout ce qu'on nomme Religion
", se réduis là; que toute autre Idée de Re", tigion, loin d'honorer Dieu, le deshono", re; que du-moins elle le suppose sem", blable aux Hommes, qui par un effet
", de leur insuffisance ne sauroient être parsaite", ment desintéresses.

"Ce seroit donc le point essentiel, que de saire comprendre aux Hommes, que pour ce qu'on nomme Justice, Devoir, n'est en rien disserent de leurs véritables interêts, qu'il y a même entre l'un & l'autre une rélation essentielle; que ce n'est que par la raison de cette rélation, que ce Depoir est exigé d'eux; que l'Etre sussissant de présentiel de ses Créatures, n'a dans ce qu'on nomme Religion, d'autre présention que celle de les voir heureuses, puisque c'est l'unique dessein qu'il s'est proposé en les créans.

Fin de la Religion Esentielle.



# REMARQUES

AUX

## LETTRES

## PRECEDENTES.

'étrange contraste que celui qu'il y a dans l'Homme! La Religion, envisagée dans sa simplicité, le charme dès-qu'il l'entrevoit. L'Unité de ses Principes, l'Harmonie de ses Conséquences, la grande Fin que son Auteur s'y propose; tous ces caractères, dis-je, offrent à son intelligence l'idée d'une Origine vraiAUX LETTRES PRECEDENTES. 302

vraiment Divine (a), il ne peut

en méconnoître la Cause.

A-peine a-t-il fait quelques pas dans cette route, qui se trouve toute applanie, qu'il se retourne pour regarder derrière soi : quelque chose lui manque, il se croit égaré: il se demande ce que sont devenues toutes ces pierres, ces broussailles qu'il avoit coutume de trouver fur son chemin (b); il ne sait plus où il en est : il oublie que c'est à dessein qu'on les a écartées, & cela pour lui frayer une route, pour la lui rendre plus aisée : il pense tout de bon à rebrousser pour les aller chercher, & les remettre à leur place.

Ne poussons pas la figure plus

(a) C'est un des Caractères du Vrai que de produire son effet du premier coup, lorsqu'il est envisagé seut, avant que l'on ait eu le tems de le mesurer à des mesures équivoques.

(b) On étoit si fort habitué à les y trouver, qu'on les prenoit enfin pour le chemin même, qu'on les en jugeoit inséparables. Voyez la Lettre XXVII.

## 204 REMARQUES RELATIVES

loin, l'application en est prochaine. Une Religion trop simple, trop unie, ne nous charme pas longtems, bien-tôt elle nous devient suspecte. Nous nous demandons à nous-mêmes ce que deviendroient en ce cas tant d'Opinions particulières que nous avions jugé en être inséparables (a).

Nous n'en demeurons pas là, nous appellons à nôtre secours l'Ancienneté de ces mêmes Opinions, le Consentement qu'une multitude de gens leur ont donné [b]: c'en est assez; les voilà réhabilitées, comme étant essentielles à la Religion.

(a) Voilà précisément le cas d'un Catholique-Romain; & en cela il agit conséquemment, il suit ses principes. Quelque acquiescement qu'il ait donné d'abord à des Vérités genéralles, dont l'évidence & l'harmonie l'ont frappé, bientôt il revient à lui-même, il se demande ce que deviendroit en pareil cas l'Autorité de l'Eglise, le Sacrifice de la Messe &c. En faut-il davantage pour lui faire conclure, que c'est ici qu'il faut se tenir?

(b) L'Ancienneté, & le Consentement du grand nombre, sont encore de ces titres sur quoi

les Catholiques-Romains se fondent.

Il est vrai que ce sont ces Opinions particulières qui ont de tout tems divisé les Chrétiens, déchiré la Chrétienté, désiguré la Religion; qui ont donné lieu à ses Ennemis de l'envisager comme une source de Discorde, de lui imputer tous les Maux que l'Esprit de Dispute, de Controverse, a produits.

N'importe. Ces mêmes Opinions ont beau rendre la Religion odieuse, méconnoissable, elles lui sont essen-

tielles.

Il est vrai que l'Attachement à ces sortes d'Opinions, va précisément contre le but de la Religion. Ce but seroit de rendre les Hommes gens de bien, pacifiques, modérés, capables d'impartialité, véritablement équitables. Or on ne peut disconvenir que ce même Attachement ne produise tous les opposés, qu'il ne détourne les Hommes du but, en les amusant par de vaines spéculations.

N'im-

Nimporte. Vous avez beau me faire convenir que cette foule d'Opinions contraires détruisent la Religion. Qu'elles la détruisent, tant qu'il vous plaîra, il n'en est pas moins décidé pour moi, qu'elles lui sont essentielles.

Ne voilà-t-il pas quelque chose de bien décisif, de bien concluant?

Cela est effectivement sans replique. Quelle raison opposer à des gens qui sont persuadés, parce qu'ils sont persuadés; à des gens qui peuvent admettre tout à la sois les contraires, & qui n'hésiteroient pas, s'il faloit opter, à renoncer à l'évidence, plutôt que de se désaisir de leurs vieilles opinions, des opinions qu'ils ont adoptées sans savoir pourquoi.

Mais non, ils savent la raison qui les leur a fait adopter: c'est que dès l'enfance on les leur a données pour vraies: que dans la Société dont ils sont membres, el-

les sont si généralement reçues qu'il faudroit être bien hardi pour oser

les révoquer en doute [a].

Voilà des raisons convainquantes, & qui font même plus que suffifantes pour persuader de la Divinité de l'Altoran, ceux à qui dès l'enfance on l'a donné pour tel [6].

(a) Il en résulte que ceux qui sont Membres des autres Sociétés Chrétiennes, & que l'on a des l'enfance imbu de préjuges, ou d'opinions opposées, auroient grand sort aussi

de les révoquer en doute.

(b) Rendons-nous justice. Par quelle raison sommes-nous Chrétiens, plutôt que Musulmans? N'est ce pas parce que nous sommes nés sous un climat plutot que fout un aurre? Et par quelle raison sommes-nous engages dans un des Paris de la Chrésiente plutôt que dans le Parti contraire? Ne serions-nous pas tout aussi zélés Catholiques-Romains que zélés Prosestans, fi l'on nous avoit changé en nourrisse?

Au-reste ceci ne doit point donner lien de confondre le Vrai avec le Faux, il ne conclud point à supposer que l'un n'ait pas plus d'évidence que l'autre. L'Ouvrage entier prouve le contraire. On veut uniquement faire remarquer, que les mêmes raisons qui ont fait adopter à bien des gens nombre d'Opinions qu'ils foutiennent avec chaleur, que ces raisons, dis-je, leur eussent fait de-même rece-

Il faut convenir après cela, qu'une Religion telle qu'on l'a désignée dans ces Lettres, ne fauroit être pour tout le monde; que du moins elle ne peut être goûtée que de bien peu de gens, de ces gens seulement qui savent mettre de côté tout ce qui n'est que préjugé, ce qu'ils n'ont adopté que d'après autrui, qui osent remonter aux principes des Choses, envisager le Vrai dans son origine, indépendamment de ce que d'autres peuvent penser, & de ce qu'ils ont pensé eux-mêmes; des gens enfin qui veulent bien mettre la chose au pis, courir le risque d'avoir à se dédire sur ce qu'ils avoient avancé, d'avoir à reconnoître qu'ils s'étoient mépris, ou que du-moins ils avoient envisagé comme essentielles à la Religion, des opinions dont elle est très-indépendante.

Des

voir l'Alcoran, & qu'ils le foutiendroient avec tout autant de zele, s'ils fussent nés Mujulmans.

### AUX LETTRES PRECEDENTES. 209

Des gens tels que ceux-ci démêleront aisément la cause de leur méprise. C'est qu'ils avoient fait des Mots la Régle du Vrai, au lieu de reconnoître le Vrai comme l'unique Régle qui doit décider du sens des Mots (a).

Et si l'on y fait attention, toutes les Controverses qui roulent sur les dissérens sens de l'Ecriture, n'ont pas d'autre cause. Car il est évident que le but de ces Controverses n'est pas de mettre en question si l'Ecriture dit vrai; la généralité des Chrétiens n'en doute passon ne dispute que sur le sens; ou, pour parler plus joste, on ne conteste que sur l'opposition des dissérens sens qu'on lui attribue; & chacun ne prétend qu'à faire passer le sien, à le faire prévaloir sur celui des autres.

Après

II. Part.

t

n

le

à

i-

li-

est

es

vec

1506-

<sup>(</sup>a) Voyez la III. Lettre sur le Déiste, qui se trouve à la sin de la Suite des XIV. Lettres.

**B** 

Après cela on a de la peine à concevoir que l'explication particuliére qu'on a voulu donner à des 
expressions obscures, ambigues, qui 
ne décident rien par elles-mêmes; 
on a, dis-je, de la peine à comprendre, qu'on ait pu envisager de 
telles explications comme essentielles à la Religion, que l'on ne se 
soit pas avisé de se dire, qu'elles 
ne sont rien de plus que des Opinions.

(a) » De deux choses l'une, ou 
» l'Ecriture parle clairement, ou 
» elle parle obscurément. Si elle 
» parle clairement, (je dis claire- 
» ment pour moi, car l'un peut 
» trouver évident ce qui paroit ob- 
» scur à d'autres) si dis-je, elle par- 
» le clairement pour moi, je n'ai 
» pas

27

2)

2)

feron

tend

tions pénéi

failo fen t égaro

le fin

éloig

moin

cette

<sup>(</sup>a) On insère ici, avec quelque changement, un Fragmens pris d'une Réponse que l'on fit en 1734. à en Théologien anonyme, sur quelques Objections qu'il avoit faies concernant les Principes du Livre dest XIV. Lessres.

### AUX LETTRES PRECEDENTES, 211

" pas besoin d'interpréte (a), ni " qu'on décide pour elle de ce qu'el-" le dit.

"Si elle parle obscurément, je "demande pourquoi je dois croire "que vous qui me l'expliquez, & "qui décidez de ce qu'elle veut "que l'on croie, en êtes mieux in-

" formé que moi?

t

-

-

i

is

e-

uc

e,

n-V. "C'est, dites-vous, parce que "jy suis verse à sond, que j'en "ai fait une longue étude, que je "connois le génie des Langues "originales.

"Très-bien. Sur ce pied-là tous O 2 »ceux

(a) Cela supposé, dira-t-on, tous Docteurs serons inutiles. Ce n'est pas ainsi qu'on l'entend; il n'est queition ici que des Interprétations qui concernent les choses obscures, impénétrables. On suppose, & non sans quelque raison, que les interprètes en titre ne rénssiffent guères mieux dans leurs recherches à cet égard, que ceux qui ne sont aidés que par le simple Bon-Sens. La preuve n'en est pas éloignée: c'est que les premiers sont bien moins d'accord entre eux, que ceux de cette dernière classe. C'est trop peu dire....

### 212 REMARQUES RELATIVES

, ceux qui sont verses dans la mê-

, me étude, ont fait les mêmes

" découvertes; ils s'accordent sans

" doute dans leurs interprétations.

"Rien moins: L'un dit blanc, &

" les uns donnent à gauche.

"Et qui décidera entre les "uns & les autres? Qui sera le "plus habile de tous?

" Concluons de-là, que nul " Homme n'est en droit de déci-" der pour un autre de ce que " l'Ecriture veut que l'on croie: " autrement cet Homme, quel qu'il " soit, se met à la place de l'E-" criture, il veut que je voie par " ses yeux, il décide pour moi (a).

(a) En laissant les choses obscures pout ce qu'elles sont, les Docteurs ne manqueront pas pour cela de sujet sur quoi s'exercer. Tant de Vérités évidentes, de Vérités morales, les unes rélatives à la Nature de Dieu, les autres rélatives à celle de l'Homme. Grande étude que celle-là! Sujet inépuisable d'instructions!

, Cette

### AUX LETTRES PRECEDENTES. 213

"Cette Conclusion nous con-"duit à une autre. C'est que nul "Homme n'est obligé de voir dans "l'Ecriture que ce qu'il peut y

"voir, & pas davantage.

"Il en résultera que la Capacité

nou le Point de vue différant beaunoup, les uns verront ou croinont voir dans l'Ecriture ce que
nd'autres n'y verront point, &
n qu'il leur sera même impossible
n d'y voir.

"Il en résultera encore, que "loin de se faire un devoir de "se mouler sur autrui, dans la fa"çon d'envisager tel & tel Point de "Doctrine, chacun sera obligé "en conscience de s'en tenir à ce "qui lui paroit être vrai, du "moins actuellement, & que tou"te complaisance à cet égard se"roit déplacée.

» D'ici il est aisé de s'apper-,, cevoir combien il y a de faux, » d'injustice même, à prétendre fai-

1.

03

### 214 REMARQUES RELATIVES

pres opinions, sous peine de taxer d'erronées, de dangereu
fes, toutes celles qui s'en écar
tent.

» Ne seroit-il pas plus équita» ble, plus convenable à des Hom» mes toujours capables de se
» méprendre, de respecter dans au» trui une liberté que Dieu lui-mê», me ne veut point contraindre,
», de renvoyer chacun à voir les
», choses de ses propres yeux, à
», les voir par lui-même & pour
», lui-même? Car c'est ici une re», marque essentielle: Que chacun
», devroit se contenter de décider
», pour soi, & de ne décider qu'à
», proportion que les choses lui
», paroissent évidentes.

» Après cela il y auroit une " question à faire, qui pourroit " mettre bien de la dissérence " dans la façon d'envisager les ex-" pressions obscures de l'Ecriture. " C'est "C'est sur la manière dont les "Théologiens prétendent qu'elle "a été diétée.

"Il s'agit de savoir s'ils suppo-"sent qu'elle a été dictée mot » pour mot par Inspiration Divi-"ne, jusqu'aux syllabes & aux ac-"cens; ou si elle n'a été dictée "qu'en manière de direction, & "pour le fond des choses; de "sorte que les Ecrivains Sacrés "ayent sourni eux-mêmes les ex-"pressions qui leur ont paru con-"venables.

» S'ils l'entendent dans ce der" nier sens, ils m'avouëront que
" je ne suis pas obligé de m'ar" rêter scrupuleusement à tous les
» mots, qu'il peut y en avoir
» qui n'expriment qu'improprement
» la pensée des Prophêtes ou des
" Apôtres; ou que peut-être des
" expressions propres pour ce tems" là, ne sont plus usitées ni
" même entendues dans notre siè" cle. O 4 " Ils

"Ils m'avouéront, dis-je, que "fi l'Inspiration Divine a eu lieu "fimplement quant au fond, sans "s'étendre sur les expressions, je "ne suis obligé de-même qu'à m'ar-"rêter au fond & à l'esprit des "choses, sans donner la torture à "mon esprit pour concilier ce que "les mots ont d'incompatible ou "de contradictoire.

» Que s'il y a des Théologiens », qui prétendent, que non seule », ment le fond des choses, mais », encore que tous les mots ont » été dictés par Inspiration Divine », [a], à quoi serai-je réduit dans » ce cas? Sera-ce à supposer que » Dieu peut se contredire? dois-je » lui attribuer un sens tout opposé », à l'idée de la Souveraine Per-, section?

» En vérité peut-on penser que ,, ce soit respecter ce Livre, que » de

<sup>(</sup>a) C'est peut être ce qu'il est plus aisé de supposer que de prouver.

" de lui supposer un langage en-,, tiérement indigne de Dieu?

"Et ne seroit-il pas plus raison"nable, plus respectueux pour ce"lui que l'on regarde comme
"l'Auteur de ce même Livre,
"de laisser dans la classe des cho"ses obscures, des choses mysté"rieuses, tout ce qui ne porte pas
"avec soi un caractére d'évidence,
"tout ce qui n'offre pas un sens
"décidé, un sens qui se montre de
"soi-même, sans qu'il soit besoin
"de fouiller bien avant pour le
"découvrir.

"Au fond, qu'est-ce que l'Au-"teur de mon être peut exiger "de moi, si ce n'est que je sas-"se usage de la capacité libre & "intelligente qu'il m'a donnée, "pour acquiescer de bonne soi à "tout ce qui me paroît être vrai. "Cela supposé, il se pourra

, que je ne serai pas toujours le maître de trouver dans l'Ecritu-

### 218 REMARQUES RELATIVES

3, re, tout ce qu'un autre croit y 3, découvrir. Mais enfin, si cet au-3, tre y va de bonne foi, il rem-3, plit sa tâche en acquiesçant à ce 3, qui lui paroît être évident, & 3, moi je remplis la mienne en sus-3, pendant mon jugement sur ce 3, qui me paroît être douteux.

", Il suffit enfin que nous croyions, ", lui & moi, tout ce qu'il nous ", est possible de croire vrai, & que ", nous agissions conséquemment.

", Voilà, je pense, une Religion ", que nulle Controverse ne peut ", ébranler [a]. TA-

(a) Qu'une semblable Religion soit dangereuse, c'est de quoi l'on ne décide pas. Ce qu'il
y a, c'est qu'il n'est pas aisé de découvrir où
le dommage est le plus à craindre. Est-ce
dans ce Monde, ou sera-ce dans l'autre? Par
rapport à cette Vie, il y a des gens qui
croient qu'une semblable disposition ne nuiroit
pas, qu'elle pacifierois bien des choses. Par
rapport au Monde à venir, j'aurois quelque
panchant à croire qu'elle ne nuiroit pas non
plus.

7 JU86



## TABLE

#### DELA

## SECONDE PARTIE.

Avis sur les LETTRES sui-

XXI. LETTRE. De la Manière d'envisager la Religion. Pag. 1. XXII. LETTRE. Des Motifs qu'on présente aux Hommes pour les engager au Bien. 9.

XXIII. LETTRE. Sur le même Sujet.

NXIV. LETTRE. Que la Bonne-Foi est le Principe de tout Bien Moral.

CAR TO THE

# TABLE.

| XXV. LETTRE. De l'Exercice                                    |
|---------------------------------------------------------------|
| de la Bonne-Foi. Pag. 21.                                     |
| de la Bonne-Foi. Pag. 31.<br>XXVI. LETTRE. De l'Amour         |
| delintéressé.                                                 |
| desintéressé.  XXVII. LETTRE. A quoi sont                     |
| velationes les Queffins examinées                             |
| rélatives les Questions examinées<br>ci-dessus. 58.           |
| Tana PANA C. C.                                               |
| Lettre a l'Auteur sur la pensee,                              |
| que l'Homme le plus vertueux ne                               |
| travaille que pour soi. 67<br>XXVIII. LETTRE. De la Gloi-     |
| XXVIII. LETTRE. De la Gloi-                                   |
| re de Dieu.  XXIX. LETTRE. Des Motifs pour                    |
| XXIX. LETTRE. Des Motifs pour                                 |
| déterminer à des Sacrifices. 82                               |
| XXX. LETTRE. De l'Amour-                                      |
| Propre. 95                                                    |
| Propre.  XXX. LETTRE. De l'Amour- 95 XXXI. LETTRE. Des effets |
| de l'Amour de soi même bien en-                               |
| de l'Amour de soi - même bien en-<br>tendu.                   |
| Lesson al Par Cois and Ouglion                                |
| Lettre où l'on fait une Question                              |
| à l'Auteur.                                                   |
| XXXII. LETTRE. Réponse de                                     |
| l'Auteur à cette Question, pag. 112.                          |
| Lettre où l'on reproche à l'Au-                               |
| teur                                                          |

# TABLE

| teur de n'avoir pas encore parlé de                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| la Charité. pag. 117.                                                                                       |
| XXXIII. LETTRE. De la Cha-                                                                                  |
| la Charité.  XXXIII. LETTRE. De la Cha- rité.  118.                                                         |
| Lettre à l'Auteur sur la place                                                                              |
| où il auroit pu mettre l'Amour des                                                                          |
| Ennemis.                                                                                                    |
| Ennemis.  XXXIV. Lettre. De l'A- mour des Ennemis.  XXXV. Lettre. De l'espè-                                |
| mour des Ennemis. 129.                                                                                      |
| XXXV. LETTRE. De l'espè-                                                                                    |
| ce de Tendresse dont les Hommes sont                                                                        |
| susceptibles. 139.                                                                                          |
| ce de Tendresse dont les Hommes sont susceptibles.  XXXVI. LETTRE. De la Compassion.  XXXVII. LETTRE. De ce |
| passion. 145.                                                                                               |
| XXXVII. LETTRE. De ce                                                                                       |
| qu'on appelle Bons Caracteres. 157.                                                                         |
| XXXVIII. LETTRE. De la                                                                                      |
| Libéralité. 173.                                                                                            |
| XXXVIII. LETTRE. De la<br>Libéralité. 173.<br>XXXIX. LETTRE. Pourquoi                                       |
| il est plus aise de définir la fausse                                                                       |
| Bonté, la fausse Générosité, que la                                                                         |
| véritable. Et Réponse de l'Auteur                                                                           |
| sur ce qu'on pourroit lui objecter,                                                                         |
| qu'il a laissé bien des choses à l'é-                                                                       |
| CATE                                                                                                        |

### TABLE.

cart, ou qui auroient demande d'être mieux éclaircies.

XL. LETTRE. Où l'Auton continue à se justifier du reproche précédent. 191.

REMARQUES RELATIVES à ces XL. LETTRE. 202.

Fin de la Table de la II. Partie.



I wante been eer dofer a see